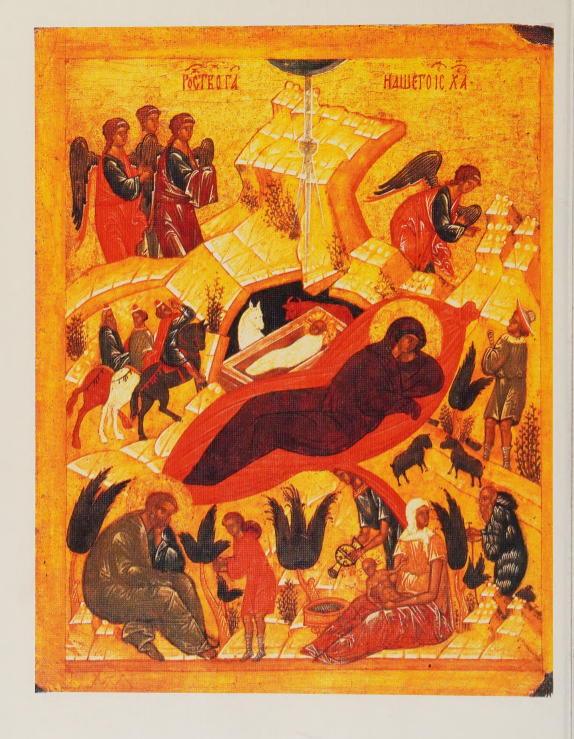




журнал 1·1996 МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ



#### РОЖДЕСТВО ХРИСТОВО

Икона середины XV века. Новгород

## ЖУРНАЛ 1 • 1996 МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

русской православной церкви

#### ОФИЦИАЛЬНАЯ ЧАСТЬ

| Рождественское послание Патриарха Московского и всея Руси Алексия II архипа-                                                                                                                                       |                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| стырям, пастырям, монашествующим и всем верным чадам Русской Право-                                                                                                                                                |                |
| славной Церкви                                                                                                                                                                                                     | 2              |
| Рождественские приветствия Патриарха Алексия II Главам Церквей                                                                                                                                                     | 5              |
| Определения Священного Синода                                                                                                                                                                                      | 8              |
| Заявление Святеишего глатриарха Алексия гг в связи с сооытиями в кизляре                                                                                                                                           | 16             |
| ЦЕРКОВНАЯ ЖИЗНЬ                                                                                                                                                                                                    |                |
| Служения Святейшего Патриарха Алексия                                                                                                                                                                              | 17             |
| Православный миссионерский фонд Русской Православной Церкви                                                                                                                                                        | 19             |
| Е. Полищук. Визит Святейшего Патриарха Алексия в Германию                                                                                                                                                          | 23             |
| М. Жилкина. Храм Христа Спасителя                                                                                                                                                                                  | 38             |
| Е. Житенёва. Московский университет: к гармонии веры и разума                                                                                                                                                      | 48             |
| А. Любезнова. Время строить храмы                                                                                                                                                                                  | 53             |
| А. Лысков. Возродим святыню                                                                                                                                                                                        | 55             |
| Вечная память                                                                                                                                                                                                      |                |
| Священник Сергий Рассказовский. Протонерей Ливерий Воронов                                                                                                                                                         | 57<br>59       |
| проповедь                                                                                                                                                                                                          |                |
| Архиепископ Владимирский и Суздальский Евлогий. Слово на Рождество Христово Священник Владимир Вигилянский. Слово в день памяти святой мученицы Татианы А. Лебедев. Слово в день памяти Святителя Василия Великого | 61<br>62<br>64 |
| ИЗ ЖИЗНИ ПРАВОСЛАВИЯ                                                                                                                                                                                               |                |
| К. Бесирович. Встреча с архимандритом Иустином                                                                                                                                                                     | 66             |
| БОГОСЛОВИЕ                                                                                                                                                                                                         |                |
| Епископ Белгородский и Старооскольский Иоанн. Миссия Церкви в православном                                                                                                                                         |                |
| понимании: экклезиологические и канонические обоснования                                                                                                                                                           | 70             |
| иконописца                                                                                                                                                                                                         | 77             |
| Л. V. О итенци Евригения в навечение Ромпества Упистова                                                                                                                                                            | 79             |

#### Главный редактор Издательства Московской Патриархии Епископ Бронницкий ТИХОН

Адрес редакции: 119435, Москва, ул. Погодинская, 20

# официальная часть

## Рождественское послание Патриарха Московского и всея Руси Алексия II архипастырям, пастырям, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви

И сказал им ангел: не бойтесь; я возвещаю вам великую радость, которая будет всем людям, ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь

Лк. 2, 10-11

Возлюбленные о Господе Преосвященные архипастыри, боголюбивые пастыри, всечестные иноки и инокини, благочестивые миряне, чада нашей Святой Матери – Русской Православной Церкви!

С радостным, светлым чувством я обращаюсь к вам со словами мира и любви о Христе, ныне рождшемся, и поздравляю вас с великим праздником – Рождеством Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа!

Рождество Христово – это величайшее событие в истории человечества, а значит, и в нашей с вами жизни. Христос пришел на землю «нас ради человек и нашего ради спасения». Апостол Павел свидетельствует, что Бог «хочет, чтобы все люди спаслись и достигли познания истины» (1 Тим. 2, 4), раскрываемой нами в благовествовании Христовом, которое есть «сила Божия ко спасению всякому верующему» (Рим. 1, 16). Ангел возвестил Вифлеемским пастырям великую радость о рождении Богомладенца Христа, и они пошли и поклонились Ему. И мы, чада Божии, возрадуемся ныне «радостию неизреченною и преславною» (1 Пет. 1, 8) и духом своим проследуем в Вифлеем, к Его яслям, и поклонимся Ему.

Святитель Иоанн Златоуст называет Рождество Христово «важнейшим праздником», «началом всех праздников», ибо в этом празднике имеют основание и Богоявление, и Пасха, и Вознесение Господне, и Пятидесятница...

Храмы и дома наши по-праздничному освещены и с любовью украшены, радость праздника озаряет наши лица.

Но, дорогие Преосвященные архипастыри, отцы, братия и сестры, наша жизнь такова, что являет собой нескончаемое противопоставление зла – добру, тьмы – свету, греха – добродетели...

Наш высокий долг и священная обязанность, как православных христиан, – всемерно противостоять злу добром. «Не будь побежден злом, но побеждай зло добром», – призывает апостол Павел (Рим. 12, 21).

Высочайший пример победы над злом явил нам Господь Иисус Христос Своим Пришествием в мир – Своим Рождеством, Своими Страданиями, смертью и Воскресением.

Великий праздник Рождества Христова по своему расположению в месяцеслове как бы завершает очередное лето благости Господней (Пс. 64, 12) и полагает начало новому, благоприятному лету (Ис. 61, 1–2).

Милостью Божией минувший 1995 год был отмечен многими значительными церковными событиями и деяниями: в сентябре православная Москва с нашим участием торжественно отмечала 600-летие сретения первопрестольной столицей Владимирской иконы Божией Матери. Тогда заступничеством Пресвятой Богородицы наш град был чудесно спасен от неминуемого разорения полчищами Тамерлана. В том же месяце, сентябре, в древнем подмосковном городе Серпухове, в Высоцком мужском монастыре, мы участвовали в праздновании 600-летия преставления преподобного Афанасия Высоцкого Младшего. В октябре мною было совершено освящение восстановленных в центре Москвы древних памятников российской истории и благочестия — Иверской часовни и Воскресенских ворот. К этому дню в Москву со Святой Горы Афон (Греция) был доставлен исполненный по нашей просьбе талантливым иконописцем иеромонахом Лукой список Иверской иконы Божией Матери с древнего чудотворного образа, находящегося в Иверском монастыре.

Истекший год был ознаменован 50-летием окончания второй мировой войны, для нашего народа — Великой Отечественной. Наша Церковь сугубыми молитвами почтила память десятков миллионов наших соотечественников, павших на поле брани, погибших от ран, замученных в концлагерях, отдавших свои силы труду, обеспечивших Великую победу. В период празднования в мае мною были освящены храм во имя великомученика Георгия Победоносца на Поклонной горе в Москве и храм во имя святых первоверховных апостолов Петра и Павла на Прохоровском поле на Курской дуге, где произошло одно из решающих сражений войны.

В 1995 году, как и прежде, мы продолжили посещение епархий нашей Святой Церкви. Мы посетили Алма-Атинскую епархию в Казахстане, Минскую, Новогрудскую, Гродненскую и Брестскую епархии в Беларуси. Мною также посещены епархии Тверская, Краснодарская, Берлинская и Владимирская, где в сослужении с иерархами и клиром в молитве с народом Божиим мы совершали богослужения, имели встречи и обсуждение текущих проблем местной жизни нашей Церкви с руководителями республик, края и областей, что позволило решить многие насущные вопросы.

В связи с 50-летием образования ООН мы посетили Швейцарию и выступили в Женевском Дворце Наций по теме «Роль религии в содействии миру и терпимости». Во время посещения Германии в связи с 50-летием окончания второй мировой войны имели встречи с церковными, государственными и общественными деятелями страны.

В наступающем 1996 году нам предстоит продолжить трудный, но благодатный процесс восстановления во всей полноте жизни нашей Русской Православной Церкви, ее свидетельства и служения. Мы призваны это делать в направлении, указанном Определениями нашего Архиерейского Собора, проходившего в конце 1994 года.

Вместе с тем перед чадами Русской Православной Церкви, каноническая территория которой находится ныне в пределах стран СНГ (кроме Республики Грузии) и Балтии, встают многие весьма важные жизненные проблемы, решению которых мы, как граждане этих государств, призваны способствовать в соответствии со своей христианской совестью и гражданским долгом. Разумеется, мы должны содействовать тому, чтобы жизненных трудностей становилось меньше, чтобы находились пути к их преодолению, чтобы не было ни у кого из нас беспокойства о хлебе насущном, у матерей и отцов — беспокойства об осуществлении достойного воспитания и образования детей и молодежи, чтобы не было у нас чувства тревоги за судьбу людей старшего поколения, особенно за немощных, малообеспеченных, одиноких.

Глубокое чувство горечи по-прежнему вызывают кровопролитные конфликты в России и некоторых других странах СНГ. Но особую скорбь мы испытываем по поводу трагических событий в Чечне. Молитвы, любая непосредственная помощь ско-

рейшему мирному исходу конфликта, страждущим беженцам, другим жертвам вооруженных столкновений, восстановлению нормальной жизни мирного населения являются нашим христианским долгом.

Среди стран бывшего Союза, к нашей горечи, нет ныне ни одного суверенного государства, которое не было бы обременено тяжелыми проблемами, оставшимися от прежнего строя или возникшими в процессе созидания новых государственных образований.

Где нам на все взять силы и терпение, из какого источника черпать вдохновение?

Если в Рождестве Христовом Божество соединилось с человечеством, то «от Божественной силы... – говорит нам святой апостол Петр, – даровано нам все потребное для жизни и благочестия» (2 Пет. 1, 3). «И потому, – как бы продолжает эту мысль святитель Филарет, митрополит Московский († 1867), в одном из Слов на Рождество Христово, – наша немощь восполнена будет силой Божией; наша неправда изглаждена будет правдой Божией; наша тьма просвещена будет светом Божиим; наша смерть упразднена будет жизнью Божией...»

Верны и непреложны слова апостольские и слова святительские!

Возлюбленные Преосвященные архипастыри, дорогие отцы, братия и сестры! Есть еще одно многознаменательное событие, о котором я также считаю необходимым сказать с глубоким удовлетворением и радостью. Восстанавливаемый в Москве Храм Христа Спасителя переживает ныне второе рождение. Храм был задуман еще в 1812 году как памятник беспримерной преданности и любви к вере и Отечеству, какими в трудные времена Отечественной войны 1812 года возвеличил себя наш народ. Храм этот является символом Православной Руси. Его восстановление – это знамение возрождения России. Храм был посвящен Рождеству Христову. И сегодняшний день – это первый престольный праздник воссоздаваемого Храма Христа Спасителя!

Вновь и вновь поздравляю всех вас с великим праздником, дорогие иерархи, клирики, иноки, инокини и миряне – чада нашей Святой Матери-Церкви, находящиеся в пределах ее канонической территории и пребывающие в государствах дальнего зарубежья! От всего сердца поздравляю вас с Новым годом милости и благости Господней!

Христос Спаситель, ныне родившийся нам в Вифлееме, граде Давидовом, да хранит нас во все дни нашей земной жизни!

АЛЕКСИЙ, Патриарх Московский и всея Руси

Рождество Христово 1995/1996 года Москва

## Рождественские приветствия Патриарха Московского и всея Руси АЛЕКСИЯ II Предстоятелям Поместных Православных Церквей и Главам инославных Церквей и религиозных объединений

Его Святейшеству, Святейшему ВАРФОЛОМЕЮ, Архиепископу Константинополя – Нового Рима и Вселенскому Патриарху

Ваше Святейшество!

Ныне Небо и земля объединились в ликовании, прославляя родившегося от Девы Богомладенца Христа. Духовный взор всех христиан мира обращается сегодня к тому всерадостному дню, когда «Слово стало плотию» (Ин. 1, 14) и Сын Божий стал Сыном Человеческим.

В благоговейном и трепетном молчании склоняемся мы перед «великой благочестия тайной» (1 Тим. 3, 16), перед таинством Воплощения Слова, совершившимся ради спасения рода человеческого. «Оно вочеловечилось, чтобы мы обожились», говорит святитель Афанасий Александрийский. Не только ради избавления человека от власти диавола, не только ради того, чтобы возвести нас в первозданное достоинство, но и ради нашего всецелого обожения становится Бог Человеком. Через соединение наше со Христом, через исполнение заповедей Его призваны мы соделаться «причастниками Божеского естества» (2 Пет. 1, 4).

От всего сердца поздравляю Вас, возлюбленный о Господе Собрат, с этим великим Праздником и молитвенно желаю Вам благодатной помощи Божией в Вашем первосвятительском служении, многих лет, доброго здравия и успехов во всех благих начинаниях.

С неизменной во Христе любовью

АЛЕКСИЙ, Патриарх Московский и всея Руси

Рождество Христово 1995/1996 года Москва

С таким же приветствием к Празднику Рождества Христова Святейший Патриарх Московский и всея Руси АЛЕКСИЙ II обратился к Предстоятелям других Поместных Православных Церквей:

Блаженнейшему ПАРФЕНИЮ III, Папе и Патриарху Александрийскому и всей Африки; Александрия

Блаженнейшему ИГНАТИЮ IV, Патриарху Великой Антиохии и всего Востока; Дамаск

Блаженнейшему ДИОДОРУ I, Патриарху Святого Града Иерусалима и всей Палестины; Иерусалим Святейшему и Блаженнейшему ИЛИИ II, Католикосу-Патриарху всей Грузии, Архиепископу

Мцхетскому и Тбилисскому; Тбилиси

Святейшему ПАВЛУ, Архиепископу Печскому, Митрополиту Белградо-Карловацкому, Патриарху Сербскому; Белград

Блаженнейшему ФЕОКТИСТУ, Патриарху всей Румынии, Наместнику Кесарии Каппадокийской, Митрополиту Унгро-Влахийскому, Архиепископу Бухарестскому; Бухарест

Святейшему МАКСИМУ, Патриарху Болгарскому; София

Блаженнейшему ХРИЗОСТОМУ, Архиепископу Новой Юстинианы и всего Кипра; Никозия

Блаженнейшему СЕРАФИМУ, Архиепископу Афинскому и всей Эллады; Афины

Блаженнейшему ВАСИЛИЮ, Митрополиту Варшавскому и всей Польши; Варшава

Блаженнейшему АНАСТАСИЮ, Архиепископу Тиранскому и всей Албании; Тирана

Блаженнейшему ДОРОФЕЮ, Архиепископу Пражскому, Митрополиту Чешскому и Слованкому: Прага

Блаженнейшему ФЕОДОСИЮ, Архиепископу Вашингтонскому, Митрополиту всей Америки и Канады; Нью-Йорк

Высокопреосвященному ДАМИАНУ, Архиепископу Синайскому, Фаранскому и Раифскому; Каир

Высокопреосвященному ИОАННУ, Архиепископу Карельскому и всей Финляндии; Куопио Высокопреосвященному ФЕОДОСИЮ, Архиепископу Токийскому, Митрополиту всей Японии; Токио

Святейший Патриарх Московский и всея Руси АЛЕКСИЙ II направил рождественские приветствия:

Святейшему ИОАННУ ПАВЛУ ІІ, Папе Римскому; Ватикан

Святейшему КАРЕКИНУ І, Верховному Патриарху и Католикосу всех армян; Эчмиадзин

Святейшему АРАМУ І, Католикосу Киликийскому; Бейрут

Блаженнейшему КАРЕКИНУ II, Армянскому Патриарху Константинополя; Истамбул

Блаженнейшему ТОРКОМУ II, Армянскому Патриарху Иерусалима; Иерусалим

Святейшему ШЕНУДЕ III, Папе Александрийскому и Патриарху Престола святого Марка во всей Африке и на Ближнем Востоке; Каир

Святейшему Мар ИГНАТИЮ ЗАККЕ І ИВАСУ, Сирийскому Ортодоксальному Патриарху Антиохийскому и всего Востока, Верховному Главе Вселенской Сиро-Ортодоксальной Церкви; Дамаск

Святейшему ВАСИЛИЮ Мар ФОМЕ МАТФЕЮ II, Католикосу Востока, Митрополиту Маланкарскому; Коттаям

Святейшему Абуне ПАВЛУ, Патриарху Эфиопской Церкви; Аддис-Абеба

Святейшему Мар ДИНХЕ IV, Католикосу-Патриарху Ассирийской Церкви Востока; Тегеран

Блаженнейшему МАКСИМУ V ХАКИМУ, Мельхитскому Патриарху Антиохийскому и всего Востока, Александрийскому и Иерусалимскому; Дамаск

Блаженнейшему НАСРАЛЛАХУ БУТРОСУ кардиналу СФЕЙРУ, Маронитскому Патриарху Антиохийскому и всего Востока; Ливан

Его Милости д-ру ДЖОРДЖУ КЭРИ, Архиепископу Кентерберийскому, Примасу всей Англии и Митрополиту; Лондон

Досточтимому д-ру ЭДМОНДУ ЛИ БРАУНИНГУ, Епископу-Президенту Епископальной Церкви в США; Нью-Йорк

Его Милости д-ру АНТОНИУСУ ЯНУ ГЛАЗЕМАКЕРУ, Архиепископу Утрехтскому, Примасу Старокатолической Церкви Нидерландов; Утрехт

Д-ру ГУННАРУ ВЕМАНУ, Архиепископу Упсальскому, Примасу Церкви Швеции; Упсала

Д-ру ЙОНУ ВИКСТРЕМУ, Архиепископу Турку и Финляндии, Примасу Евангелическо-Лютеранской Церкви Финляндии; Турку

- Д-ру ЭРИКУ НОРМАНУ СВЕНДСЕНУ, Епископу Копенгагенскому, Примасу Церкви Дании; Копенгаген
- Д-ру АНДРЕАСУ ОРФЛОТУ, Епископу Осло, Примасу Церкви Норвегии; Осло
- Д-ру КЛАУСУ ЭНГЕЛЬГАРДТУ, Епископу Земельной Церкви в Бадене, Председателю Совета Евангелической Церкви в Германии; Ганновер
- Д-ру ЯНИСУ ВАНОКСУ, Архиепископу Евангелическо-Лютеранской Церкви Латвии; Рига Д-ру ЯНУ КИВИТУ, Архиепископу Евангелическо-Лютеранской Церкви Эстонии; Таллин
- ЙОНАСУ КАЛЬВАНАСУ, Епископу Евангелическо-Лютеранской Церкви эстонии; Галлин
- Д-ру ГЕОРГУ КРЕЧМАРУ, Епископу Евангелическо-Лютеранской Церкви в России, на Украине, в Казахстане и в Средней Азии; Санкт-Петербург
- Олаву Йоханнесовичу ПЯРНАМЕТСУ, Суперинтенденту Методистской Церкви Эстонии; Таллин
- Председателю Союза Церквей евангельских христиан-баптистов в Российской Федерации Петру Борисовичу КОНОВАЛЬЧИКУ; Москва
- Президенту Евро-Азиатской Федерации Союзов евангельских христиан-баптистов Грнгорию Ивановичу КОМЕНДАНТУ; Москва
- Пастору д-ру КОНРАДУ РАЙЗЕРУ, Генеральному секретарю Всемирного Совета Церквей; Женева
- Г-ну ЖАНУ ФИШЕРУ, Генеральному секретарю Конференции Европейских Церквей; Женева

Святейший Патриарх Московский и всея Руси АЛЕКСИЙ II поздравил с праздником Рождества Христова:

- Высокопреосвященного АЛИМПИЯ, Старообрядческого Митрополита Московского и всея Руси; Москва
- Высокопреосвященного ГЕННАДИЯ, Архиепископа Новозыбковского, Московского и всея Руси, древлеправославных христиан-старообрядцев; Новозыбков, Брянская область
- И. о. Председателя Высшего Старообрядческого Совета в Литве наставника Василия ВАСИЛЬЕВА; Вильнюс
- Председателя Совета Рижской Гребенщиковской старообрядческой общины Алексея Финогеновича КАРАТАЕВА; Рига
- Председателя Московской Преображенской старообрядческой общины Старопоморского-Федосеевского согласия Андрея Иосифовича ЛОБЗА; Москва
- Председателя Центрального Совета Древлеправославной Поморской Церкви Латвии наставника Иоанна МИРОЛЮБОВА; Рига
- Председателя Московской Поморской старообрядческой общины Игоря Матвеевича ШУВАЛОВА; Москва

## Определения Священного Синода

В заседании Священного Синода 26 декабря 1995 года под председательством ПАТРИАРХА

Слушали: Информацию Святейшего Патриарха Алексия II о предстоящем праздновании в 1996 году Дня славянской письменности и культуры, отмечаемого в день памяти святых равноапостольных Мефодия и Кирилла.

Постановили:

- 1. Продолжая складывающуюся в последние годы практику проведения этого праздника в епархиях Московского Патриархата, благословить и в наступающем году отметить его, осуществляя праздничную программу с местными органами культуры.
- 2. Благословить Преосвященному митрополиту Крутицкому и Коломенскому Ювеналию участие в качестве сопредседателя в Оргкомитете по проведению Дня славянской письменности и культуры.
- 3. Поручить ректору Московской Духовной академии и семинарии Преосвященному епископу Верейскому Евгению координацию подготовки с церковной стороны традиционных международных конференций: «Славянский мир единство и многообразие», а также других научных встреч в рамках праздника.

Слушали: Доклад Преосвященного Филарета, Митрополита Минского и Слуцкого, Патриаршего Экзарха всея Беларуси, о заседании Синода Белорусской Православной Церкви от 18 октября 1995 года.

Постановили: Доклад принять к сведению.

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия, Председателя Синодальной Комиссии по канонизации святых, о работе возглавляемой им Комиссии и подготовленных «Историко-канонических критериях в вопросе о канонизации новомучеников Русской Церкви в связи с церковными разделениями XX века».

Постановили: 1. Доклад принять к сведению.

2. Одобрить подготовленные Комиссией «Историко-канонические критерии в вопро-

се о канонизации новомучеников Русской Церкви в связи с церковными разделениями XX века» и рекомендовать руководствоваться ими на данном этапе в работе Синодальной и епархиальных комиссий по канонизации святых.

Слушали: Рапорт Преосвященного митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия, Председателя Комиссии по канонизации святых, о включении в состав Комиссии наместника Свято-Данилова монастыря архимандрита Алексия (Поликарпова).

Постановили: Ввести в состав Комиссии наместника Свято-Данилова монастыря архимандрита Алексия (Поликарпова).

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о Представительстве Русской Православной Церкви в Нью-Йорке.

Постановили: 1. Протоиерея Владимира Романова, настоятеля Свято-Николаевского собора в Нью-Йорке, освободить от занимаемой должности в связи с истечением срока зарубежной командировки;

- 2. Преосвященному епископу Зарайскому Павлу, управляющему Патриаршими приходами в США, поручить временное исполнение обязанностей настоятеля Свято-Николаевского собора в Нью-Йорке;
- 3. Протоиерея Александра Андросова, клирика Костромской епархии, направить в США для прохождения пастырского служения в должности ключаря Свято-Николаевского собора в Нью-Йорке.

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о Представительстве Патриарха Московского и всея Руси при Патриархе Антиохийском в Дамаске (Сирия).

Постановили: 1. Преосвященного епископа Звенигородского Никандра, представителя Патриарха Московского и всея Руси при Патриархе Антиохийском, освободить от занимаемой должности в связи с истечением срока его зарубежной командировки;



Заседание Священного Синода 26 декабря 1995 года

2. Архимандрита Иосифа (Пустоутова), заведующего сектором ОВЦС по связям с Римско-Католической Церковью, направить в Дамаск для прохождения церковного служения в должности представителя Патриарха Московского и всея Руси при Патриархе Антиохийском.

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о Берлинско-Германской епархии.

Постановили: В связи с истечением срока командировки, освободить протоиерея Анатолия Родионова от пастырского послушания в Берлинско-Германской епархии и направить в распоряжение Преосвященного митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия.

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о представителях Русской Православной Церкви в составе Смешанной Богословской комиссии по диалогу между Православной Церковью и Древними Восточными Церквами.

Постановили: Назначить в состав Смешанной Богословской комиссии по диалогу между Православной Церковью и Древними Восточными Церквами протоиерея Валентина Асмуса, преподавателя Московской Духовной академии.

Слушали: Рапорт Преосвященного митрополита Нижегородского и Арзамасского Николая о том, что Постановлением Совета Федерации Федерального Собрания РФ за № 38-1 СФ от 3 февраля 1994 года Сокольский район Ивановской области передан в состав Нижегородской области.

Постановили: Ввиду изменения административных границ между Ивановской и Нижегородской областями приходы, находящиеся в Сокольском районе, считать приходами Нижегородской епархии, о чем послать соответствующие Указы.

Слушали: Рапорт Преосвященного епископа Якутского и Вилюйского Германа о целесообразности изменения титула епи-

скопов Якутских. В г. Вилюйске в настоящее время около 7000 жителей и нет православного прихода. Крупным городом Якутской епархии является г. Ленск с населением более 30 тысяч. В Ленске строится православный храм и в настоящее время имеется молитвенный дом.

Постановили: Усвоить епископам Якутским титул «Якутский и Ленский», о чем и послать соответствующий Указ.

Слушали: Ходатайство Преосвященного епископа Екатеринбургского и Верхотурского Никона о благословении на преобразование прихода в честь Воздвижения Креста Господня г. Екатеринбурга в Крестовоздвиженский мужской монастырь для начала в нем монашеской жизни и о назначении настоятеля.

Постановили: 1. Благословить преобразование прихода в честь Воздвижения Креста Господня в г. Екатеринбурге и открыть Крестовоздвиженский мужской монастырь для начала в нем монашеской жизни.

2. Утвердить настоятелем Крестовоздвиженского мужского монастыря г. Екатерин-бурга иеромонаха Филарета (Шестакова).

Слушали: Ходатайство Преосвященного архиепископа Пермского и Соликамского Афанасия о благословении на преобразование прихода во имя Святителя Николая в бывшем селе Николаевском Чернушинского района Пермской области в Свято-Никольский женский монастырь и о назначении старшей сестры.

Постановили: Благословить преобразование прихода во имя Святителя Николая бывшего села Николаевского Чернушинского района Пермской области и открыть Свято-Никольский женский монастырь.

Слушали: Ходатайство Преосвященного архиепископа Рязанского и Касимовского Симона об открытии в г. Рязани Свято-Троицкого мужского монастыря для возобновления в нем монашеской жизни и о назначении наместника.

Постановили: 1. Благословить открытие в г. Рязани Свято-Троицкого мужского монастыря для возобновления в нем монашеской жизни.

2. Наместником Свято-Троицкого мужского монастыря в г. Рязани утвердить игумена Андрея (Крехова).

Слушали: Ходатайство Преосвященного архиепископа Рязанского и Касимовского Симона об открытии Димитриевского монастыря в Скопинском районе Рязанской области и о назначении наместника.

Постановили: 1. Благословить открытие в Скопинском районе Рязанской области Димитриевского мужского монастыря для возобновления в нем монашеской жизни.

2. Наместником Димитриевского мужского монастыря в Скопинском районе Рязанской области утвердить иеромонаха Амвросия (Калабухова).

Слушали: Ходатайство Преосвященного епископа Саранского и Мордовского Варсонофия об открытии в епархии трех монастырей:

- 1) Свято-Тихвинского женского монастыря в с. Курилове Родомановского района Мордовии и о назначении настоятельницы;
- 2) Свято-Ольгинского женского монастыря в г. Инсаре, Республика Мордовия, и о назначении настоятельницы;
- 3) Спасо-Преображенского мужского монастыря в пос. Учхоз Краснослободского района Мордовии и о назначении наместника.

Постановили: 1. Благословить открытие Свято-Тихвинского женского монастыря в с. Курилове Родомановского района Мордовии для возобновления в нем монашеской жизни.

Назначить настоятельницей обители монахиню Веронику (Романову) с возложением наперсного креста по должности.

2. Благословить открытие Свято-Ольгинского женского монастыря в г. Инсаре, Республика Мордовия, для возобновления в нем монашеской жизни.

Назначить настоятельницей обители монахиню Анастасию (Афанасьеву) с возложением наперсного креста по должности.

3. Благословить открытие Спасо-Преображенского мужского монастыря в пос. Учхоз Краснослободского района Мордовии для возобновления в нем монашеской жизни.

Назначить наместником монастыря иеромонаха Тихона (Понадцова) с возведением в сан игумена.

Слушали: Ходатайство Преосвященного епископа Барнаульского и Алтайского Антония о назначении иеромонаха Серафима (Войченко) наместником Казанского мужского монастыря в с. Коробейникове Усть-Пристанского района Алтайского края.

Постановили: Утвердить иеромонаха Серафима (Войченко) наместником Казанского мужского монастыря в с. Коробейникове Усть-Пристанского района Алтайского края.

Примечание: Казанский приход был преобразован в Казанский мужской монастырь Постановлением Священного Синода от 18 июля 1994 года.

Слушали: Ходатайство Преосвященного архиепископа Калужского и Боровского Климента о благословении на открытие в с. Барятине Калужской области женского монастыря Богородично-Рождественской девичьей пустыни и о назначении настоятельницы.

Постановили: 1. Благословить открытие в с. Барятине Калужской области женского монастыря рогородично-Рождественской девичьей пустыни.

2. Настоятельницей монастыря утвердить монахиню Феофилу (Лепешинскую) с возложением наперсного креста по должности.

Слушали: Ходатайство Преосвященного архиепископа Калужского и Боровского Климента о благословении на открытие в г. Калуге Казанского девичьего монастыря и о назначении настоятельницы.

Постановили: 1. Благословить открытие в г. Калуге Казанского девичьего монастыря для возрождения в нем монашеской жизни.

2. Настоятельницей обители утвердить монахиню Анастасию (Мордмилович) с возложением наперсного креста по должности.

Слушали: Ходатайство Преосвященного епископа Екатеринбургского и Верхотурского Никона о назначении монахини Наталии (Ветошкиной) настоятельницей Свято-Пантелеимоновского женского монастыря в г. Краснотурьинске Свердловской области, возобновление деятельности которого было благословлено Священным Синодом 6 октября 1995 года.

Постановили: Настоятельницей обители утвердить монахиню Наталию (Ветошкину) с возложением наперсного креста по должности.

Слушали: Рапорт Преосвященного Иоанна, епископа Белгородского и Старооскольского, ректора Курской Духовной семинарии, председателя Рабочей группы по планированию возрождения православной миссии Русской Православной Церкви на ее канонической территории, о завершении деятельности Рабочей группы и необходимости создания общецерковной структуры, призванной координировать миссионерскую деятельность всех церковных институций (в соответствии с Определением Архиерейского Собора Русской Православной Церкви 1994 года).

Постановили: 1. Считать деятельность Рабочей группы по планированию возрождения православной миссии Русской Православной Церкви на ее канонической территории завершенной в связи с выполнением поставленных перед нею задач. Благодарить всех участников Рабочей группы за понесенные труды.

- 2. Образовать Миссионерский отдел при Священном Синоде Русской Православной Церкви в соответствии с Определением Архиерейского Собора 1994 года.
- 3. Председателем Миссионерского отдела назначить Преосвященного Иоанна, епископа Белгородского и Старооскольского, о чем и послать соответствующий Указ.

Слушали: Рапорт Преосвященного архиепископа Курского и Рыльского Ювеналия об освобождении от должности ректора Курской Духовной семинарии Преосвященного епископа Белгородского Иоанна и о назначении нового ректора.

Преосвященный епископ Верейский Евгений, и. о. председателя Учебного Комитета при Священном Синоде Русской Православной Церкви, поддерживает своим рапортом ходатайство Преосвященного архиепископа Курского об освобождении ректора Курской Духовной семинарии от должности и поддерживает кандидатуру протоиерея Василия Дробышева, клирика Курской епархии, которого рекомендует Преосвященный архиепископ Ювеналий, на должность ректора Курской Духовной семинарии.

Постановили: 1. В связи с назначением Преосвященного епископа Белгородского Иоанна правящим архиереем Белгородской епархии освободить Преосвященного епископа Иоанна от должности ректора Курской Духовной семинарии с выражени-

ем благодарности за понесенные труды по становлению Духовной школы в Курске.

- 2. Поручить Преосвященному епископу Белгородскому Иоанну подготовку к образованию миссионерской семинарии в г. Белгороде в связи с назначением его председателем Миссионерского отдела при Священном Синоде Русской Православной Церкви.
- 3. Ректором Курской Духовной семинарии назначить клирика Курской епархии протоиерея Василия Дробышева, о чем и послать соответствующие Указы.

В заседании Священного Синода 27 декабря 1995 года под председательством ПАТРИАРХА

Слушали: Рапорт Преосвященного Митрополита Минского и Слуцкого, Патриаршего Экзарха всея Беларуси Филарета, представляющего в качестве кандидата на вакантную Гродненскую епископскую кафедру Белорусского Экзархата протоиерея Александра Кищенко, клирика Минской епархии.

После обсуждения представленной кандидатуры и беседы с протоиереем Александром Кищенко, которому было задано много вопросов,

постановили: Епископом Гродненским и Волковысским по пострижении в монашество и возведении в сан архимандрита быть протоиерею Александру Кищенко, с тем чтобы наречение и хиротония его в епископский сан были совершены в г. Минске, о чем и послать соответствующие Указы.

Слушали: Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II о его визите в Германию с 16 по 24 ноября 1995 года.

Постановили: 1. Выразить глубокое удовлетворение успешным осуществлением первого в истории визита Предстоятеля Русской Православной Церкви в Германию, ознаменовавшего в год 50-летия окончания второй мировой войны добрую волю к примирению с немецким народом.

2. С удовлетворением отметить отдание священного долга памяти погибшим на немецкой земле соотечественникам – жертвам Великой Отечественной войны, выразившееся в заупокойных богослуже-

- ниях в русской часовне на территории бывшего концлагеря в Дахау, у братских могил в берлинском Трептов-парке, в Тегеле и Дрездене.
- 3. Подчеркнуть важность правильного христианского понимания «Обращения к немецкому народу», произнесенного Святейшим Патриархом 20 ноября 1995 года в Берлинском евангелическом соборе. этой кульминационной по своему содержанию речи было впервые выражено официальное принятие покаяния немецкого народа и его церковных руководителей в преступлениях военного времени. В свою очередь, сознавая пастырскую ответственность за деяния своего народа. Предстоятель Русской Православной Церкви свидетельствовал о вине тоталитаризма в разделении немецкого народа, что сегодня вызывает сочувствие у народа русского, также переживающего трагедию разделения.
- 4. С удовлетворением отметить важное значение встреч Святейшего Патриарха с федеральным канцлером ФРГ Г. Колем, президентом ФРГ Р. Херцогом, министром иностранных дел ФРГ К. Кинкелем, президентом Бундестага Р. Зюсмут и другими государственными лицами; особо отметить доброжелательную позицию германских властей и благодарную реакцию на идею примирения, как главную задачу визита Святейшего Патриарха, который, по их мнению, снял последние недоразумения между двумя народами в XX веке.
- 5. Выражая удовлетворение состоявшимися встречами с представителями Католической Германской Епископской Конференции и Евангелической Церкви в Германии, считать необходимым продолжение добрых контактов и сотрудничества с представителями этих Церквей.
- 6. С благодарностью Господу Богу отметить имевшее место Предстоятельское посещение приходов и молитвенноевхаристическое общение с клиром и паствой Берлинской епархии Русской Православной Церкви, а также с иерархамии братских Православных Церквей, служащих в Германии.
- 7. Выразить особое удовлетворение в связи с осуществившейся в г. Гифхорн пере-дачей в дар Русской Православной Церкви новопостроенного в древнерусском стиле:

Свято-Никольского храма директором Музея ветряных мельниц г-ном Х. Вробелем.

- 8. Выразить сердечную признательность председателю Католической Германской Епископской Конференции епископу Карлу Леманну, председателю Совета Евангелической Церкви в Германии епископу Клаусу Энгельгардту и Преосвященному епископу Берлинскому и Германскому Феофану за радушие и гостеприимство, оказанные Святейшему Патриарху и его спутникам во время визита.
- 9. Отметить деятельность Представительства Русской Православной Церкви в Германии во главе с архиепископом Клинским Лонгином по подготовке и организации визита.
- 10. Выразить благодарность Российскому МИДу и Посольству России в ФРГ за внимание и всестороннее содействие визиту Святейшего Патриарха в Германию.

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о Подворье Русской Православной Церкви в Карловых Варах (Чехия).

Постановили: 1. Преосвященного епископа Серпуховского Илиана, настоятеля Подворья Русской Православной Церкви в Карловых Варах, освободить от занимаемой должности в связи с истечением срока его зарубежной командировки;

2. Протоиерея Василия Тарасова, временно находящегося в распоряжении Блаженнейшего Митрополита Чешских земель и Словакии Дорофея, назначить настоятелем Подворья Русской Православной Церкви в Карловых Варах, о чем и послать соответствующие Указы.

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о III Всемирном Русском Народном Соборе, проходившем в Москве с 4 по 6 декабря 1995 года.

Справка: Всемирный Русский Народный Собор является постоянно действующей неполитической международной общественной организацией, созданной по благословению и при участии Церковного Священноначалия, объединяющей духо-

венство и мирян различных призваний, трудящихся практически во всех сферах жизни государства и общества. За время существования этой организации были проведены I и II Всемирные Русские Соборы (соответственно 26–28 мая 1993 года и 1–3 февраля 1995 года), ряд конференций и встреч по вопросам жизни России и русского народа.

III Всемирный Русский Народный Собор состоялся в Москве, в Свято-Даниловом монастыре, 4-6 декабря 1995 года по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II и имел тему «Россия и русские на пороге XXI века». В Соборе приняли участие иерархи и священнослужители, общественные деятели, предприниматели, представители российского воинства, творческой интеллигенции, различных направлений науки, прибывшие из многих регионов Российской Федерации, стран СНГ, Балтии, дальнего зарубежья. Работа Собора открылась Словом Святейшего Патриарха, приветствиями Председателя Правительства РФ В. С. Черномырдина, Председателя Совета Федерации ФС РФ В. Ф. Шумейко, Председателя Государственной Думы ФС РФ И. П. Рыбкина, мэра г. Москвы Ю. М. Лужкова. На пленарных заседаниях Собора выступили руководители ведущих предвыборных объединений, которым была предоставлена соборная трибуна для обозначения позиции по основным вопросам жизни России и русского народа в преддверии нового столетия. Далее работа Собора проходила в четырех тематических секциях: «Вера», «Государство и национальная безопасность», «Становление гражданского общества и местное самоуправление», «Культура». На пленарном заседании Собор принял следующие документы: «Соборное слово», «Итоговый документ», «Заявление к 850-летию Москвы». В ходе своей работы тематические секции также выработали ряд документов. На пленарном заседании Главой Всемирного Русского Народного Собора, как постоянно действующей международной общественной организации, был избран Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II.

Постановили: 1. Доклад принять к сведению.

- 2. Приветствовать проведение III Всемирного Русского Народного Собора, обсудившего тему «Россия и русские на пороге XXI века» на основе широкого диалога архипастырей, духовенства, мирян различных профессий и призваний, представляющих многие регионы России, русские общины государств СНГ и Балтии, стран дальнего зарубежья.
- 3. С удовлетворением отметить избрание Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II Главой Всемирного Русского Народного Собора.
- Принять к сведению результативные документы Собора.
- 5. Считать полезным для установления мира и согласия в российском обществе проходивший на Соборе диалог высших представителей законодательной и исполнительной власти Российской Федерации, руководителей ведущих предвыборных объединений.
- 6. С благодарностью отметить высказанные на Соборе рекомендации по возрождению церковной жизни, свидетельства и служения Церкви в современном обществе.
- 7. Одобрить позицию делегации Русской Православной Церкви. Благодарить Преосвященных архиереев и других членов делегации за деятельное участие в работе Собора.
- 8. Считать важным и полезным продолжение работы Всемирного Русского Народного Собора как постоянно действующей международной общественной организации. Призвать руководителей Синодальных учреждений, епархиальных Прессвященных, ректоров Духовных школ и начальствующих в других церковных учреждениях всемерно содействовать деятельности ВРНС.
- 9. Благодарить Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского 
  Кирилла, Председателя Отдела внешних 
  церковных сношений, Преосвященного 
  епископа Дмитровского Иннокентия, заместителя Председателя ОВЦС, и всех 
  членов Оргкомитета Собора за труды, понесенные по его подготовке и проведению.

Слушали: Рапорт Преосвященного митрополита Воронежского и Липецкого Мефодия, представляющего в качестве кандидата на пост викария Воронежской епархии наместника Задонского Богородицкого мужского монастыря архимандрита Никона (Васина).

После обсуждения представленной кандидатуры и беседы с архимандритом Никоном, в которой приняли участие члены Священного Синода,

постановили: Епископом Задонским, викарием Воронежской епархии, быть архимандриту Никону (Васину), наместнику Задонского Богородицкого мужского монастыря Воронежской епархии.

Наречение и хиротонию архимандрита Никона в епископский сан совершить в г. Москве, о чем и послать соответствуюшие Указы.

Имели суждение о замещении вдовствующей Санкт-Петербургской епархии.

Постановили: 1. Митрополитом Санкт-Петербургским и Ладожским, постоянным членом Священного Синода, назначить Преосвященного митрополита Ростовского и Новочеркасского Владимира.

2. Епископом Ростовским и Новочеркасским назначить Преосвященного епископа Архангельского и Мурманского Пантелеимона, о чем и послать соответствующие Указы.

Слушали: Предложение Патриарха о целесообразности образования Мурманской епархии, выделив приходы новообразованной епархии из состава Архангельской епархии.

Постановили: 1. Образовать Мурман-скую епархию Московского Патриархата со последующим утверждением этого решения на Архиерейском Соборе.

Епархиальным архиереям новообразованной епархии носить титул «Мурманский и Мончегорский».

- 2. Епископам Архангельским усвоиты титул «Архангельский и Холмогорский».
- 3. Епископом Архангельским и Холмогорским быть клирику Петрозаводской епархии игумену Тихону (Степанову) по возведении в сан архимандрита, наречение и хиротонико которого совершить в г. Москве.
- 4. Епископом Мурманским и Мончегор ским назначить Преосвященного епископа Тихвинского Симона, викария Санкт-Петербургской епархии, о чем и послати соответствующие Указы.

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о плане Отдела на 1996 год.

Постановили: Одобрить план внешней церковной деятельности на 1996 год.

Слушали: Доклад Преосвященного митрополита Смоленского и Калининградского Кирилла, Председателя Отдела внешних церковных сношений, о начале межправославной подготовки к проведению в Святой Земле церковных торжеств, посвященных 2000-летию Рождества Христова.

Постановили: 1. Признать важной инициативу Иерусалимской Православной Церкви по проведению в Святой Земле церковных торжеств, посвященных 2000-летию Рождества Христова.

2. Выразить благодарность Блаженнейшему Патриарху Иерусалимскому Диодору за предложение представителям Русской Православной Церкви участвовать в Межправославной Координационной комиссии по подготовке проведения в Святой Земле торжеств, посвященных 2000-летию Рождества Христова; 3. Назначить в состав Межправославной Координационной комиссии по подготовке проведения в Святой Земле торжеств, посвященных 2000-летию Рождества Христова, Преосвященного архиепископа Калужского и Боровского Климента, заместителя Председателя Отдела внешних церковных сношений, архимандрита Феодосия (Васнева), начальника Русской Духовной Миссии в Иерусалиме, и игумена Елисея (Ганабу), заведующего сектором ОВЦС по связям с Поместными Православными Церквами.

Имели суждение о составе Синодальной Богослужебной Комиссии.

Постановили: Утвердить следующий состав Синодальной Богослужебной Комиссии:

- 1. Преосвященный епископ Орехово-Зуевский Алексий – председатель.
- 2. Архимандрит Макарий (Веретенников), проректор Московской Духовной академии.
- 3. Архимандрит Матфей (Мормыль), профессор Московской Духовной академии.
- 4. Игумен Андроник (Трубачев), доцент Московской Духовной академии.

АЛЕКСИЙ, Патриарх Московский и всея Руси

#### ЧЛЕНЫ СВЯЩЕННОГО СИНОДА:

Митрополит Киевский и всея Украины ВЛАДИМИР
Патриарший Экзарх всея Беларуси
Митрополит Минский и Слуцкий ФИЛАРЕТ
Митрополит Крутицкий и Коломенский ЮВЕНАЛИЙ
Председатель Отдела внешних церковных сношений
Митрополит Смоленский и Калининградский КИРИЛЛ
Митрополит Воронежский и Липецкий МЕФОДИЙ
Архиепископ Волгоградский и Камышинский ГЕРМАН
Архиепископ Пермский и Всея Латвии АЛЕКСАНДР
Епископ Новогрудский и Лидский КОНСТАНТИН
Епископ Челябинский и Златоустовский ГЕОРГИЙ

#### Заявление

# Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II в связи с событиями в Кизляре

9 января 1996 года Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II выступил со специальным Заявлением по поводу событий, происшедших в тот день в г. Киляре (Дагестан). Ниже приводится полный текст этого Заявления.

Меня, равно как и паству мою, потрясли сообщения о трагедии в дагестанском городе Кизляре, где боевики захватили роддом и поликлинику, принесли кровь и страдания на землю соседней с Чечней республики, взяли в заложники мирных людей и угрожают предать их смерти.

Что бы ни говорили террористы, оправдывая свои действия, я не могу не расценивать совершённое этими людьми как тягчайшее преступление, не имеющее никако-

го разумного оправдания.

В настоящую трагическую минуту призываю всех, от кого это зависит, приложить усилия к освобождению заложников. Особо прошу об этом исламских духовных руководителей, чтобы они употребили все свое влияние, дабы трагедия не приняла еще более ужасающих масштабов. Местное православное духовенство призываю к энергичным действиям, направленным на содействие скорейшему освобождению заложников. Российские федеральные власти умоляю помнить, что от них зависит не только жизнь заложников, но и то, как дальше будут развиваться события на Северном Кавказе.

Молюсь о упокоении жертв трагедии, разрешении беды в Кизляре и водворении мира на всем Кавказе. Об этом же прошу молиться всех своих пасомых.

На Тебя, Господи, уповаем, помощь Твоя да пребудет с нами!

АЛЕКСИЙ, Патриарх Московский и всея Руси

Москва, 9 января 1996 года

# ЦЕРКОВНАЯ ЖИЗНЬ

## Служения Святейшего Патриарха АЛЕКСИЯ

Ноябрь 1995 года

3 ноября 1995 года, в канун празднования в честь Казанской иконы Божией Матери, Святейший Патриарх Алексий совершил всенощное бдение в Богоявленском кафедральном соборе в Москве, где пребывает чтимый Казанский образ Божией Матери. Его Святейшеству сослужили митрополиты Кругицкий и Коломенский Ювеналий, Волоколамский и Юрьевский Питирим, архиепископы Одинцовский Иов, Алма-Атинский и Семипалатинский Алексий, епископы Истринский Арсений, Подольский Виктор, Корсунский Гурий, Якутский и Вилойский Герман.

4 ноября 1995 года, в праздник в честь Казанской иконы Божией Матери. Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию и праздничный молебен в Казанском соборе на Красной площади в Москве. Его Святейшеству сослужили архиепископ Алма-Атинский и Семипалатинский Алексий, епископы Истринский Арсений, Южно-Сахалинский и Курильский Аркадий, Владивостокский и Приморский Вениамин, Корсунский Гурий, Якутский и Вилюйский Герман, Красногорский Савва. За Божественной литургией была совершена хиротония диакона Николая Ненарокова во пресвитера к Троицкому храму в Останкине - подворью Оптиной пустыни в Москве.

5 ноября 1995 года, в Неделю 21-ю по Пятилесятнице, Святейший Патриарх Алексий совершил чин освящения престола и воссозданного храма во имя святителя Митрофана, епископа Воронежского, на Хуторской улице в Москве, а затем Божественную литургию, за которой рукоположил диакона Владимира Леонова во пресвитера к этому же храму. Его Святейшеству сослужил епископ Истринский Арсений. В тот день приходская община молитвенно отмечала 100-летие со дня первого освящения храма. Настоятель протоиерей Димитрий Смирнов за труды по восстановлению храма и



Святитель Митрофан, епископ Воронежский

Икона XIX века из храма в честь иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» в Марьиной Роще в Москве

многогранную полезную церковно-общественную деятельность был удостоен права ношения палицы. Многие активные члены прихода в связи с памятной датой были удостоены знаков Патриаршего внимания. В связи с кончиной митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского Иоанна за богослужением была возглашена заупокойная ектения.

6 ноября 1995 года, в праздник в честь иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость», Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию и праздничный молебен, а накануне — все-

нощное бдение в храме в честь Преображения Господня на Большой Ордынке в Москве, где пребывает чтимый образ Божией Матери «Всех скорбящих Радость», в сослужении епископов Истринского Арсения, Подольского Виктора, Корсунского Гурия.

За Божественной литургией диакон Борис Левшенко был рукоположен во пресвитера к храму Живоначальной Троицы, что на Пятницкой улице в Москве.

По окончании богослужения Святейшего Патриарха сердечно приветствовал настоятель храма протоиерей Борис Гузняков\*.

8 ноября 1995 года, в день памяти великомученика Димитрия Солунского, Его Святейшество совершил чин освящения престола вновь построенного храмачасовни в честь иконы Божией Матери «Державная» около воссоздающегося Храма Христа Спасителя, а затем Божественную литургию, за которой совершил хиротонию иеродиакона Гурия (Федорова), насельника Свято-Троице-Сергиевой Лавры, помощника ключаря Храма Христа Спасителя по архитектурной части, во пресвитера с возложением наперсного креста.

16 ноября 1995 года Святейший Патриарх Алексий по прибытии в Германию совершил в Покровском храме г. Дюссельдорфа благодарственный молебен.

20 ноября 1995 года Его Святейшество совершил панихиду в православной часовне в бывшем концентрационном лагере Дахау.

21 ноября 1995 года, в праздник Собора Архистратига Божия Михаила, Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию в Воскресенском кафедральном соборе г. Берлина в сослужении митрополитов Германского Августина (Константинопольский Патриархат), Смоленского и Калининградского Киришла, Венского и Австрийского Иринея, Берлинского и Германского Серафима (Румынский Патриархат), Средней и Западной Европы Симеона (Болгарский Патриархат); епископов Берлинского и Гер-

манского Феофана и Средней Европы Константина (Сербский Патриархат).

22 ноября 1995 года Его Святейшество совершил в Константино-Еленинском храме в Тегеле панихиду по священнослужителям и православным христианам, погребенным на русском кладбище.

В тот же день в храме во имя святого благоверного князя Александра Невского в Потсдаме Святейний Патриарх Алексий совершил чин молебного пения святому Александру Невскому.

23 ноября 1995 года Святейший Патриарх Алексий совершил молебен в храме во имя преподобного Симеона Дивно-

горца в г. Дрездене.

24 ноября 1995 года Его Святейшество совершил малое освящение вновь построенного храма во имя Святителя Николая в Гифхорне и праздничный молебен.

26 ноября 1995 года, в Неделю 24-ю по Пятидесятнице и день памяти Святителя Иоанна Златоуста, архиепископа Константинопольского, Святейший Патриарх Алексий совершил чин освящения вновь воссозданного Свято-Духовского придела и Божественную литургию в Рождественском соборе Богородице-Рождественского женского монастыря в Москве в сослужении епископа Истринского Арсения, за которой совершил хиротонию диакона Григория Смоленского во пресвитера к собору в честь Казанской иконы Божией Матери на Красной площади.

После Божественной литургии настоятельница монастыря монахиня Викторина (Перминова) обратилась со словами благодарности за полное освящение первого престола в возрожденной обители. Святейший Патриарх поблагодарил за приветствие и передал обители в благословение Феодоровскую икону Божией Матери.

27 ноября 1995 года, в день памяти апостола Филиппа, Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию и праздничный молебен перед иконой апостола Филиппа с частицей его святых мощей в храме Воскресения Словущего подворья Иерусалимской Православной Церкви, в котором один из приделов посвящен празднуемому святому, в сослужении епископов Филиппопольского Нифонта (Антиохийский Патриархат) и Истринского Арсения.

За Божественной литургией была совершена хиротония диакона Алексия

<sup>\*</sup> Протоиерей Борис Гузняков скончался 3 января 1996 года.

Шумака во пресвитера к храму-подворью Всех Святых, что на Соколе в Москве. По окончании богослужения представитель Патриарха Иерусалимского при Патриархе Московском — настоятель подворья архимандрит Феофилакт выра-

зил Его Святейшеству благодарность за радость служения и молитвы с Первосвятителем Русской Церкви в день престольного праздника и передал приветствие от Блаженнейшего Патриарха Иерусалимского Диодора.

### Православный миссионерский фонд Русской Православной Церкви

29 ноября 1995 года в Москве, в резиденции Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II в Свято-Даниловом монастыре, состоялось представление нового Православного миссионерского фонда Русской Православной Церкви и подписание его учредительных документов.

В собрании, начавшемся с общей молитвы к Святому Духу «Царю Небесный», приняли участие Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II; митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл, председатель Отдела внешних церковных сношений Московского Патриархата; епископ Истринский Арсений, викарий Московской епархии; епископ Белгородский и Старооскольский Иоанн, председатель Рабочей группы по планированию православной миссии Русской Православной Церкви на ее канонической территории, ректор Курской Духовной семинарии; мэр Москвы Ю. М. Лужков; профессор А. П. Капица, а также другие члены указанной Рабочей группы, российские бизнесмены и представители общественности.

Выступая перед собравшимися со Словом по поводу образования Фонда, Святейший Патриарх Московский и всея Руси отметил, что сегодня мы видим возрождение полноты церковной жизни, одной из сторон которой является православное миссионерское делание. Святейший Патриарх особо подчеркнул, что миссия, как свидетельство и благовестие о Воскресшем Господе нашем Иисусе Христе, имеет основание в самой природе Церкви. Он выразил беспокойство по поводу возникших в нашем обществе после обретения внешней свободы таких

явлений, как мировоззренческая растерянность и возникновение духовного вакуума, который все больше заполняется псевдокультурой, пропагандой насилия, порока, вражды, преступности, безнравственности, а также по поводу того, что этой духовной дезориентированностью пользуются те, кто отрывает от Матери-Церкви души людей, либо принявших в ней Святое Крещение, либо связанных с ней историческими и культурными корнями.

Особое внимание Святейший Патриарх обратил на то, что Православие никогда не относилось враждебно к национальным культурам и решительно отверг обвинения в адрес православной миссии России XIX века в том, что она якобы занималась русификацией малых народов и способствовала колониализму. Он, в частности, сказал, что существуют переводы Священного Писания и богослужебных книг на десятки языков народов, населявших Россию в XIX веке, - это свидетельство того, что православная миссия продолжает кирилло-мефодиевскую традицию апостольского благовестия. освящая культуру народов.

Святейший Патриарх особо подчеркнул, что Православие никогда не ставило своей задачей русификацию населения. Народы, которые были просвещены, сохраняли свой язык, свою культуру. Это можно сказать о Прибалтике, где в середине прошлого века богослужебные книги были переведены на эстонский и латышский языки и богослужение совершалось на этих языках. Была основана Рижская Духовная семинария, где получали образование священнослужители из Латвии и Эстонии.

Первоиерарх Русской Церкви расска-

зал и о своем визите на Аляску в 1993 году по случаю празднования 200-летия Православия на Американском континенте. Он напомнил, что 200 лет тому назал восемь монахов Спасо-Преображенского, Валаамского и Коневского монастырей прибыли на Аляску и положили начало Православию в Русской Америке. Именно в Русской Америке, не в чужой стране. И вот спустя 200 лет в Ванкувере, Анкорилже. Кольяке местное население, эскимосы, сохраняющие свой национальный язык, напиональные традиции, явпяются православными. И это особенно ошутимо после посещения Якутии, Магадана, Петропавловска-Камчатского, то есть нашего Дальнего Востока, где трудами святителя Иннокентия, впослелствии митрополита Московского (архиепископ Иннокентий был первым епископом в Якутии, потом епископом в Ново-Архангельске, ныне Ситка), были заложены основы Православия. Ныне на Дальнем Востоке смерч атеизма смел все. А на Аляске - восемьлесят шесть православных приходов, все местное население исповедует Православие и хранит его в течение 200 лет.

Кроме того, Святейший Патриарх Алексий обратил внимание собравшихся на то, что недавно в Отделе внешних церковных сношений по совместной инициативе нашей Церкви и Национального совета Церквей Южной Кореи был проведен семинар, посвященный тоталитарным корейским сектам, которые наводнили Россию. На этом семинаре были выявлены формы деятельности и служения, используемые этими сектами. Известно, что, например, Владивосток наводнен миссионерами из Южной Кореи, Японии, они в буквальном смысле слова покупают души людей. У наших людей есть огромная потребность в духовной литературе, которую мы пока еще не можем удовлетворить. Только книги Священного Писания изданы нами в достаточном количестве. И поэтому иногда духовный голод удовлетворяется литературой, распространяемой и раздаваемой бесплатно заезжими миссионерами. Некоторые тоталитарные секты просто подавляют личность человека, употребляя психотропные средства, гипноз. Необходимо противопоставить нашу православную миссию деятельности подобных миссионеров. Возникли даже сомнения, не скомпрометирована ли сама идея, потому что слово «миссионеры» уже ассоциируется с заезжими проповедниками, которые заполонили Русь. Но в традициях Русской Церкви всегда было миссионерское служение. К нему мы и возвращаемся сегодня. В возрождении миссии мы вернем Русской Церкви то служение, которое ей было всегла присуще.

Именно на материальное обеспечение возобновления переводческой и культурно-просветительной деятельности и направлено создание Фонда. Согласно разработанному Уставу, основной целью Фонда является содействие осуществлению миссионерской деятельности Русской Православной Церкви, возрождению и развитию культурного наследия России, подъему культурного уровня населения, а также решению социальных проблем.

В заключение Святейший Патриарх поблагодарил всех, кто откликнулся на приглашение, чтобы вместе обсудить вопрос образования Православного благотворительного Миссионерского фонда, задачи учреждаемого Фонда и миссионерскую деятельность Церкви в целом.

Затем по благословению Святейшего Патриарха состоялось представление программ Миссионерского фонда Русской Православной Церкви, которое открыл епископ Белгородский и Староскольский Иоанн. В своем выступлении Преосвященный Иоанн рассказал собравшимся, что Православный миссионерский фонд Русской Православной Церкви представляет три программы: «Храмоздание», «Реабилитация» и «Миссионерское просвещение Сибири».

Особенностью этих программ является то, что каждая из них опирается на уже действующие формы и методы православного миссионерского делания. «Мы надеемся, что они найдут отклик в ваших сердцах и получат моральную и материальную поддержку», — сказал Преосвященный Иоанн.

Епископ Иоанн представил первую из трех программ Фонда – программу

«Храмоздание», которая, по его словам, отражает направление и концепцию возрождения миссионерской деятельности Русской Православной Церкви, связанные с оживлением приходской жизни и формированием церковного уклада жизни в условиях быстро растущих городов.

Современная практика возрождения храмов ставит ряд проблем, напрямую относящихся к православной миссии. Прежде всего речь идет о том, что реставрируемые храмы находятся в так называемых старых городах, а многочисленные новые микрорайоны остаются без церковного влияния возрождаемых приходов. Отсюда возникает проблема быстрого распространения влияния различных сект, псевдорелигиозных движений среди населения этих жилых массивов. Епископ Иоанн подчеркнул, что для так называемых городов-новостроек, которые насчитывают в своей истории тричетыре десятилетия, эта проблема осложняется еще и тем, что, оторвавшись от своих корней, население этих городов не только не просвещено светом Христовой Истины, но даже не крещено. Поэтому в данных условиях особенно важным оказывается решение проблемы быстрого возведения храмов, которое, однако, зачастую растягивается на многие годы изза нехватки средств.

В рамках данной програмы уже разработан типовой проект модульного металлического приходского храма стоимостью 500-600 миллионов рублей, который вмещает от 150 до 500 прихожан и рассчитан на возведение в максимально сжатые сроки (за 3-4 месяца). Другой проект – арматурно-деревянного храма – адаптирован к районам Севера и Дальнего Востока (продумано отопление, острая двускатная крыша рассчитана на снежную зиму и т. д.), а кроме того, конструктивно и технологически приспособлен для массового производства. Такой храм может быть собран из готовых заводских конструкций бригадой в составе 5-7 человек в течение 2-3 месяцев, что особенно

важно в условиях короткого лета. Деревянные части храма пропитываются специальным составом для предохранения от возгорания. Сметная стоимость строительства такого храма общей площалью 150 квадратных метров составляет 240 миллионов рублей, площадью 300 квалратных метров - 400 миллионов рублей. Серийное производство модульных храмов может быть налажено как в Москве, так и в области в течение 2-6 месяцев, в зависимости от планируемых объемов производства. В ходе предварительного обсуждения данного проекта с архипастырями нашей Церкви уже было получено пять предварительных заявок.

Программу «Реабилитация» представил священник Олег Стеняев, программу «Миссионерское просвещение Сибири» – протоиерей Олег Кобец, который отметил, что миссия в современных условиях очень тесно связана с необходимостью возрождения приходской жизни, особенно внехрамовых встреч прихожан, в том числе для совместного изучения Священного Писания.

Мэр Москвы Юрий Лужков поддержал идею создания Фонда, как направленную на содействие православной миссии, и обещал всяческую помощь со стороны правительства столицы. Он отметил также, что в Москве еще около 300 храмов не используются по назначению, а заняты различными организациями или фирмами.

В заключение епископ Белгородский и Старооскольский Иоанн, избранный председателем Фонда, выразил общую надежду на то, что с Божией помощью Фонд будет успешно функционировать и оправдает возлагаемые на него надежды.

Во время встречи Министерством социальной защиты населения Российской Федерации и Русской Православной Церковью был подписан Протокол о намерениях по организации совместной деятельности в области социальной реабилитации безнадзорных детей, жертв тоталитарных сект, престарелых граждан России.

#### протокол о намерениях

по организации совместной деятельности в области социальной реабилитации безнадзорных детей, жертв тоталитарных сект, престарелых граждан России

Признавая, что от решения проблемы социальной реабилитации ряда категорий населения во многом зависит духовное и нравственное здоровье общества, будущее экономического и социального развития Российского государства, Московская Патриархия, с одной стороны, и Министерство социальной защиты населения Российской Федерации — с другой, считают целесообразным объединить усилия в поиске подходов к решению важных составляющих указанной проблемы — социальномедицинской, психологической, социально-бытовой и иной социальной поддержки, а также духовной помощи безнадзорным детям, жертвам тоталитарных сект (всех возрастов) и престарелым гражданам России.

Считая необходимым условием решения указанной проблемы создание специализированных общественных учреждений, имеющих необходимую материально-техническую базу, а также обеспеченных высококвалифицированными кадрами специалистов по социальной работе, социальных педагогов, психологов, кадрами духовенства и добровольными помощниками из числа граждан, подготовленных к дея-

тельности в этом направлении, стороны признают необходимым:

1. Изучить возможность привлечения для финансирования такого рода учреждений средств бюджетов всех уровней, внебюджетных фондов, добровольных целевых пожертвований от организаций, предприятий, частных лиц, церковных приходов.

2. Изучить возможность кадрового обеспечения данных учреждений.

3. Изучить возможность координации (взаимного согласования) мероприятий в этой сфере.

4. На основе вышепоименованного подготовить концепцию развития данного вила деятельности.

Подготовка мероприятий по исполнению настоящего Протокола возлагается: со стороны Министерства социальной защиты населения Российской Федерации

на А. М. Панова, заместителя министра Минсоцзащиты России;

со стороны Московской Патриархии на Отдел социальной благотворительности (архиепископ Солнечногорский Сергий) и Православный миссионерский фонд (епископ Белгородский и Старооскольский Иоанн).

За Министерство социальной защиты населения Российской Федерации Министр Л. Ф. БЕЗЛЕПКИНА

За Московскую Патриархию Патриарх Московский и всея Руси АЛЕКСИЙ II

## Визит Святейшего Патриарха Алексия в Германию

Визит проходил с 16 по 24 ноября 1995 года и явился первым посещением Германии Предстоятелем Русской Православной Церкви за всю ее историю. Он был совершен по приглашению Германской Епископской Конференции Римско-Католической Церкви, Евангелической Церкви в Германии и Берлинской епархии Русской Православной Церкви.

Посещение Святейшим Патриархом Алексием Германии явилось следствием послевоенного развития братских отношений между Церквами этой страны и Русской Православной Церковью, важной частью которого было интенсивное служение примирению между народами Советского Союза и Германии.

Визит преследовал цель отдания долга памяти множеству погибших на немецкой земле в период Великой Отечественной войны 1941—1945 годов соотечественников и свидетельства в год 50-летия окончания Второй мировой войны доброй воли чад Русской Православной Церкви к созиданию качественно новых отношений с немецким народом, опирающихся на подлинное примирение, взаимные доверие и уважение.

В поездке Святейшего Патриарха Алексия сопровождали митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл, председатель Отдела внешних церковных сношений Московского Патриархата, сотрудники ОВЦС игумен Елисей (Ганаба) и протодиакон Владимир Назаркин, настоятельница подворья Пюхтицкого монастыря в Москве монахиня Филарета, референт Святейшего Патриарха Б. Б. Вик.

В Дюссельдорфе Святейшего Патриарха торжественно встретили представители Церквей Германии: от Германской Епископской Конференции – кардинал Иоахим Мейснер, архиепископ Кельнский, от Евангелической Церкви в Германии – епископ д-р Рольф Коппе, председатель Отдела по экуменизму и зарубежным делам Совета Евангелической Церкви в Германии. Во встрече участвовали Посол Российской Федерации в ФРГ В. П. Терехов, Апостолический нунций в Германии архиепископ

Тибика д-р Лайош Када и другие официальные лица.

Первый храм, который посетил Святейший Патриарх в Германии, - православный храм в честь Покрова Пресвятой Богородицы. По древней русской традиции Предстоятель Русской Православной Церкви отведал хлеб-соль, которыми его встретили верующие у входа в храм, где состоялся молебен. «Благословен грядый во имя Господне!» - этими словами архиепископ Клинский Лонгин, викарий Московской епархии, настоятель ставропигиального Покровского храма, приветствовал Святейшего Патриарха. Владыка Лонгин выразил глубокую благодарность представителям немецких Римско-Католической и Евангелической Церквей, пригласивших делегацию Русской Православной Церкви посетить Германию в знак примирения с русскими братьями и сестрами и свидетельства установившихся дружеских отношений. Он поблагодарил пришедших встретить Его Святейшество архипастырей Поместных Православных Церквей - Константинопольской, Сербской и Румынской, а также Армянской Апостольской, Коптской и Ассирийской Церквей, представителей федеративных и земельных властей Германии. Особую признательность он выразил многочисленным верующим, которые, несмотря на рабочий день, пришли сюда, чтобы вместе со Святейшим Патриархом вознести молитву Господу Инсусу Христу.

В ответном слове Его Святейшество поблагодарил всех собравшихся в храм для молитвы. После 50 лет, прошедших со времени окончания Второй мировой войны, отметил Святейший Патриарх Алексий, мы должны перевернуть страницу в наших отношениях, начать строить их в духе сотрудничества и взаимопонимания. Церковные деятели наших стран вносят свой вклад в это служение. Те богословские собеседования, которые велись с немецкими братьями в течение многих лет, имели весьма важное значение, способствуя укреплению доверия между нашими



Встреча Святейшего Патриарха в Покровском храме, Дюссельдорф

Церквами и народами. Существенные заслуги в этом деле принадлежат всем архипастырям и пастырям, которые несли свое служение на немецкой земле и окормляли православных верующих, верных чад Московского Патриаршего престола. Завершая молитвенное общение, Святейший Патриарх Алексий пожелал всем присутствующим не ослабевать в любвеобильном открытии друг другу своих сердец.

На молитвенную память о посещении Покровского храма в Дюссельдорфе Его Святейшество передал Владыке Лонгину напрестольный крест с пожеланием, чтобы прихожане, взирая на него, духовно укреплялись, исполняясь спасительной силы Крестной, необходимой всем для несения своего жизненного креста. В заключение Его Святейшество выразил надежду, что Покров Пречистой Богоматери, к Которой мы обращаемся в трудных для нас обстоятельствах, и впредь будет покрывать и защищать нас.

В 12 часов дня кортеж автомашин с почетным эскортом направился в город Бонн.

В гостинице «Маритим» Его Святей-

шество встретили председатель Германской Епископской Конференции епископ Майнцский д-р Карл Леманн и председатель Совета Евангелической Церкви в Германии земельный епископ д-р Клаус Энгельгардт. Во время обеда состоялась беседа с ними Святейшего Патриарха.

После краткого отдыха делегация Русской Православной Церкви посетила Мюнстер — главный собор Бонна, являющий собой величественную крестообразную базилику в позднероманском стиле (XI–XIII века). На центральной площади Мюнстерплатц многочисленные прихожане католических и протестантских общин города тепло приветствовали высокого гостя из России. Под звуки органа Святейший Патриарх Алексий и епископ Карл Леманн вошли в собор. Здесь была совершена молитва по случаю визита в Германию Патриарха Московского и всея Руси Алексия II.

В храме присутствовали также архиепископ Костромской и Галичский Александр и церковный хор из Костромы, выступления которого в Германии по времени были приурочены к визиту Святейшего Патриарха. Его Святейшество пе-

редал в качестве дара собору напрестольный крест как символ победы жизни над смертью.

По возвращении в гостиницу Святейший Патриарх Алексий встретился с государственным секретарем Министерства внутренних дел ФРГ д-ром Хорстом Ваффеншмидтом.

Вечером того же дня епископ д-р Карл Леманн устроил прием в честь Предстоятеля Русской Православной Церкви. В приветственном слове он отметил, что визит Святейшего Патриарха представляет собой событие первостепенной важности не только для Германии, но и для всего христианского мира; это - кульминационный пункт диалога, который с 1986 года ведут между собой Русская Православная Церковь и Германская Епископская Конференция. В связи с празднованием в 1995 году 50-летия окончания Второй мировой войны епископ Карл Леманн напомнил об особой вине немцев перед Россией за преступления, совершенные в годы нацистского режима. В заключение, коснувшись задачи строительства нового здания мирной и единой Европы, епископ Карл Леманн выразил убеждение в необходимости для всех христиан континента принимать участие в решении этой масштабной задачи.

В ответном слове Святейший Патриарх Алексий поблагодарил за приглашение посетить Германию и оказанный добрый прием, за возможность обратиться от лица паствы Русской Православной Церкви к католическим верующим Германии со словами христианской любви. Его Святейпество подчеркнул, что русский народ никогда не отождествлял немецкий народ и нацизм, в победу над которым внесли свой весомый вклад и религиозные деятели Германии. Святейший Патриарх дал высокую оценку богословскому диалогу между Русской Православной Церковью и Германской Епископской Конференцией, выразил глубокую благодарность католическим немецким организациям за гуманитарную помощь нуждающимся россиянам, оказываемую через Русскую Православную Церковь. Он поблагодарил также ректора Института Восточных Церквей в Регенсбурге монсеньора д-ра Альберта Рауха, монсеньора д-ра Николая Вирволя и их коллег за помощь нашей Церкви:



Выступление церковного хора из Костромы в соборе Мюнстер, Бонн

обучение в этом институте русских студентов и выделение с этой целью стипендий; издание для нужд Русской Православной Церкви литературы по мариологии, агиологии, духовному образованию, истории Церкви; проведение институтом богословских и церковноисторических семинаров; издание ежегодника «Ортодоксия» со сведениями обо всем православном и древневосточном (нехалкидонском) епископате. Касаясь отношений между Русской Православной Церковью и Римско-Католической Церковью в целом, Святейший Патриарх Алексий высказал твердое убеждение в исторической бесперспективности унии как метода достижения единства Церквей.

Следующий день пребывания делегации Русской Православной Церкви в Германии целиком был посвящен встречам с государственными деятелями ФРГ. Утром Святейший Патриарх Алексий беседовал с председателем Германского бундестага профессором д-ром Ритой Зюсмут. Затем состоялась пресс-конференция Его Святейшества, которая проходила в Доме для гостей ведомства католических военных епископов.

Во вступительном слове Предстоятель Русской Православной Церкви кратко рассказал о тех испытаниях, которые выпали на долю Русской Православной Церкви в советский период, о том, что Церковь выстояла и сегодня происходит духовное возрождение нашего народа, возвращение людей к вере, нравственной жизни. Свою задачу на нынешнем сложном, переломном этапе развития страны, подчеркнул Его Святейшество, Церковь видит в том, чтобы, не вмешиваясь непосредственно в политическую жизнь, не присоединяясь ни к каким партиям и движениям, поддерживать их в той мере, в какой их программы направлены на достижение мира, согласия и нравственного здоровья в обществе.

После этого Святейший Патриарх ответил на вопросы журналистов. Он высказал уверенность, что независимо от результатов декабрьских выборов в Государственную Думу общество сумеет сохранить свободы, которые были

завоеваны в период демократических преобразований.

На вопрос о возможности приглашения в Россию Главы Римско-Католической Церкви Его Святейшество ответил, что для осуществления такого визиустранить трудности, необходимо возникшие в последнее время в отношениях между двумя Церквами и связанные с деятельностью униатов в западных областях Украины, которая на волне национализма привела к разгрому православных епархий во Львове, Терно-Подобная Ивано-Франковске. деятельность, проявления которой наблюдаются и в Белоруссии, является отходом от решений Второго Ватиканского Собора, именовавшего в своих Православную Церковь локументах Церковью-Сестрой.

Затем в соответствии с программой визита состоялись две встречи Святейшего Патриарха Алексия с государственными деятелями ФРГ, прошедшие в дружеской беседе в атмосфере взаимоуважения: обед в честь Его Святейшества по приглашению заместителя Федерального канцлера, министра иностранных дел, члена бундестага д-ра Клауса Кинкеля и прием у Президента ФРГ профессора Романа Херцога. В ходе этих бесед были затронуты важные для обеих сторон и имеющие определенное религиозное измерение проблемы современности, частности тяжелейшая проблема боснийского кризиса, с которым связаны миротворческие усилия Русской Православной Церкви и который непосредственно влияет на стабильность международных отношений в Европе в целом. Святейший Патриарх рассказывал о широком спектре служения примпрения (2 Кор. 5, 18-20) миротворчества (Мф. 5, 9), осуществляемого Русской Православной Церковью (эти же вопросы обсуждались в дальнейшем и во время встреч и бесед Святейшего Патриарха с религиозными деятелями Германии).

Его Святейшество привлек также внимание собеседников к проблеме 25 миллионов русских, ставших после распада Советского Союза иностранцами у себя дома. Речь идет, подчеркнул Свя-



Святейший Патриарх Алексий и бургомистр г. Бонна г-жа Дикмани поднимаются в городскую ратушу

тейший Патриарх Алексий, о людях, живущих подчас на территории многовекового исторического расселения русских, где они до сих пор составляют подавляющее большинство населения и, несмотря на это, подвергаются политической, экономической и культурной дискриминации. В ряде государств их понуждают к выезду, который обычно сопряжен с оставлением нажитого трудами поколений имущества. Попытки поставить русских в юридическое или фактическое неравноправие идут вразрез с действующими международными стандартами и оказывают негативное влияние как на взаимоотношения новых независимых государств с Россией, так и на международную обстановку в целом.

В тот же день Его Святейшество посетил расположенную на старой рыночной площади ратушу г. Бонна. По покрытым красным ковром ступеням крыльца (такой ковер расстилается лишь для самых почетных гостей) Святейший Патриарх Алексий поднялся в здание ратуши, где его уже ожидали сотрудники городского магистрата во главе с главным бургомистром г. Бонна г-жой Бербель

Дикмани. «Нас радует, Ваше Святейшество, - сказала в своем приветственном слове г-жа Дикманн, - что Вы сделаете запись в «Золотой книге» города Бонна. В ней уже стоят имена папы Римского Иоанна Павла II, Далай-ламы, папы Шенуды III и Святейшего Патриарха Константинопольского Варфоломея II. Вы представляете самую большую из Православных Церквей, в которой к тому же наиболее бурно протекает процесс возрождения церковной и монашеской жизни. Христианские Церкви не всегда шли одной дорогой. Лишь в уходящем XX веке они возобновляют диалог друг с другом. Как для Германской Епископской Конференции, так и для Евангелической Церкви в Германии беседы с Вами представляют большой интерес, ибо насущные проблемы нашего времени, касающиеся всей христианской цивилизации, во многих отношениях можно решать только вместе, только в диалоге друг с другом. Я желаю Вам всегда находить нужные слова в Ваших беседах в Германии, а также здоровья и сил, столь необходимых для Вашей направленной на благо людей деятельности».

Ответив на добрые слова г-жи бургомистра Дикманн, Его Святейшество сделал запись в «Золотой книге» города.

День завершился приемом, устроенным в Российском посольстве в ФРГ в честь Святейшего Патриарха Алексия и сопровождавших его лиц послом России в ФРГ Владиславом Петровичем Тереховым.

Субботним утром 18 ноября делегация Русской Православной Церкви выехала на поезде в Ганновер. По прибытии в столицу Нижней Саксонии состоялся обед в честь Его Святейшества, устроенный земельным евангелическим епископом д-ром Хорстом Хиршлером.

Во второй половине дня делегация Русской Православной Церкви прибыла в Административный центр Евангелической Церкви в Германии (ЕЦГ). Там состоялась встреча с членами Комиссии ЕЦГ по двустороннему богословскому диалогу. Святейший Патриарх Алексий приветствовал участников богословских собеседований, которых состоялось двадцать и которые продолжаются уже в течение 36 лет. Они позволили накопить исключительной ценности материал для взаимопонимания и сотрудничества на трудном, но благословенном пути приближения заповеданного нам Христом Спасителем единства (Ин. 17, 21). Отметив, что диалог начался в период противостояния политических систем, Его Святейзаявил, что новые условия бытия Церквей освободили эти собеседования от какого бы то ни было идеологического давления.

Непосредственно после этого состоялась встреча Святейшего Патриарха с представителями евангелических структур, организующих участие германской стороны в восстановлении храмов в городах-побратимах в России и в осуществлении различных форм диаконического служения. По завершении этой встречи Святейший Патриарх и сопровождающие его представители Русской Православной Церкви присутствовали на молитве в евангелическом храме Хорренхаузер. Молитва была посвящена жертвам Второй мировой войны. В своем слове на этом богослужении Святейший Патриарх Алексий сказал: «Мы молимся о миллионах павших на полях сражений, погибших в



Отъезд Святейшего Патриарха Алексия в г. Ганновер

концентрационных лагерях и замученных в фашистских застенках, о жертвах геноцида, проводившегося нацизмом в отношении многих народов. Мы молимся о миллионах беженцев времен прошедшей войны... Мы молимся сегодня о тех, кто не убоялся сатанинской силы фашизма... Мы молимся о наших католических братьях и сестрах, противостоявших нацизму, страдавших и погибших. Мы молимся о мучениках и исповедниках «Исповедующей Церкви»\* - пасторе Дитрихе Бонхёффере, пасторе Мартине Нимеллере и многих других. Именно члены этой Церкви, противостоявшие с религиозных позиций фашистской диктатуре, были первыми послевоенными посланцами в тогдашний Советский Союз. Чада Русской Православной Церкви всегда будут помнить слова покаяния, с которыми

<sup>\* «</sup>Исповедующая Церковь» - группа немецких евангелических христиан, принадлежащих к аугсбургскому и другим реформаторским конфессиям, активно противостоявших в период 1933-1945 годов так называемой «германской национальной церкви», поддерживавшей нацизм. «Исповедующая Церковь» возникла в ноябре 1933 года под руководством пастора Мартина Нимеллера (1892-1984) как «Чрезвычайный союз пасторов». Ее доктринальные основы были сформулированы в «Барменской декларации», принятой первым Синодом «Исповедующей Церкви» в мае 1934 года в г. Бармен. «Исповедующая Церковь» олицетворяла собой церковную борьбу с гитлеровским национал-социализмом.

деятели Евангелической Церкви Германии обращались в 50-е годы к молящимся в православных храмах многих наших городов».

В конце дня был устроен торжественный прием в честь Святейшего Патриарха Алексия в штаб-квартире Евангелической Церкви в Германии по приглашению Председателя Совета этой Церкви епископа д-ра Клауса Энгельгардта. В теплом приветственном слове епископ Клаус Энгельгардт подчеркнул, что на всех христианах лежит особая, вытекающая из нашей веры, ответственность за мир.

Святейший Патриарх в ответном слове напомнил о принятии в октябре 1945 года религиозными деятелями Германии Штутгартской декларации, в которой признавалась вина и ответственность немецкого народа и его руководителей за Вторую мировую войну. Поэтому естественно, что по наступлении послевоенного мира Евангелическая Церковь в Германии и Русская Православная Церковь приняли на себя многотрудное служение примирения (2 Кор. 5, 18-20). Святейший Патриарх коснулся также печальной памяти «холодной войны», продолжавшейся около четырех десятилетий и не позволившей народам и государствам как на Востоке, так и на Западе в полной мере воспользоваться плодами Великой Победы. В особо жестокий начальный период «холодной войны» лишь Евангелическая Церковь в Германии и Русская Православная Церковь поддерживали определенную связь между нашими народами. Его Святейшество отметил как событие исключительной важности учреждение в 50-е годы богословского лиалога между двумя Церквами, который благотворно продолжается до сего дня. Он упомянул о помощи, оказываемой Русской Православной Церковью на протяжении ряда лет немецким евангелическим приходам в Казахстане и других регионах бывшего Советского Союза. Святейший Патриарх выразил особую признательность Диаконической службе Евангелической Церкви в Германии за помощь беженцам из Чечни

и местному мирному населению, за энергичную поддержку программ нашей Церкви по развитию религиозного образования.

19 ноября в Германии отмечался День народной скорби и во всех христианских храмах проходили службы в память о жертвах войн и насилия. Присутствием на одной из таких служб, которую совершал в мюнхенском евангелическом храме Христа Спасителя земельный епископ д-р Герман фон Левених, началось пребывание делегации Русской Православной Церкви во главе со Святейшим Патриархом Алексием в Мюнхене. Из православных иерархов присутствовали также митрополиты Смоленский и Калининградский Кирилл и Венский и Австрийский Ириней, архиепископ Клинский Лонгин и епископ Берлинский и Германский Феофан.

В произнесенной евангелическим пастором проповеди звучала печальная нота памяти о тех неисчислимых страданиях, какие были обрушены немцами на русский и другие народы бывшего Советского Союза.

В приветственном слове, обращенном к Святейшему Патриарху Алексию, епископ Герман фон Левених провел параллель между мюнхенским и воссоздающимся московским храмами Христа Спасителя. Он также сказал, что за богослужением будет проведен сбор пожертвований для Марфо-Мариинского сестричества в Москве.

К сожалению, в истории российскогерманских отношений были времена, сказал в ответном слове Предстоятель Русской Православной Церкви, когда вместо любви и братства между нашими народами возникали вражда и ненависть. Христиане России и Германии не смогли предотвратить последнюю кровавую войну, которая унесла жизни миллионов. Сегодня, вместе вспоминая всех, кто погиб в огне минувшей войны, мы должны сделать все для того, чтобы перевернуть эту трагическую страницу нашей истории. Христиане могут вместе повести за собой людей по пути примирения, руководствуясь при этом не политическими соображениями, а сознанием того, что

именно этот путь указал нам Спаситель, сказавший: *Любите друг друга, как Я возлюбил вас* (Ин. 13, 34).

По завершении богослужения делегация Русской Православной Церкви направилась в мюнхенскую Католическую академию, где после краткого отдыха в архиепископском дворце по приглашению архиепископа Мюнхен-Фрейзингского кардинала Фридриха Веттера состоялся обед в честь Его Святейшества. В слове на трапезе Святейший Патриарх отметил, что духовные связи между Русской Православной Церковью и Римско-Католической Церковью имеют весьма давнюю историю. У их истоков мы видим блаженную Эдигну баварскую отшельницу, святые мощи которой почивают в городе Пух. Эта подвижница была внучкой великого князя Киевского Ярослава Мудрого (ок. 978-1054) и почитается как католическими, так и православными верующими. Предстоятель Русской Православной Церкви говорил о подвиге многих членов клира Римско-Католической Церкви в Баварии и других землях Германии, неустрашимо противостоявших языческой идеологии нацизма, бесчеловечности гитлеровского режима. С особым чувством скорби, восхищения и признательности мы думаем, сказал Святейший Патриарх, о мужестве исповедников и мучеников вашей Церкви.

По окончании обеда прошла встреча русской церковной делегации с экуменической комиссией Германской Епископской Конференции. Святейший Патриарх большую часть своего выступления на этой встрече посвятил истории успешно начатого в 1967 году в Ленинграде диалога представителей Русской Православной и Римско-Католической Церквей, плодотворно продолжавшегося до начала 90-х годов, когда разразившиеся драматические события в Западной Украине поставили на первое место проблемы унии и прозелитизма. Тем не менее работа по преодолению конфронтации ведется обеими сторонами, и в конечном счете она должна привести к возобновлению богословского диалога; определенным залогом этого являются благоприятные отношения между Русской Православной Церковью и Германской Епископской Конференцией.

Затем делегация Русской Православной Церкви прибыла в католический кафедральный собор Мюнхена в честь Пресвятой Богородицы на мессу, которую совершил кардинал Фридрих Веттер. В своем слове, обращенном к молящимся, Святейший Патриарх отметил необходимость для наших Церквей делать реальные шаги по созиданию взаимного доверия, стремиться к братскому сотрудничеству во славу Божию, исключающему все формы прозелитизма и являющему себя в милосердии и любви, и конечно же питать искреннее желание глубже постичь духовные традиции друг друга, что поистине служит созиданию единства духа в союзе мира (Еф. 4, 3). К этому особо побуждает преддверие великого юбилея - 2000-летия пришествия в мир Христа Спасителя.

Вечером того дня кардинал же Фридрих Веттер, архиепископ Мюнхенский и Фрейзингский, и епископ Евангелическо-Лютеранской Церкви в Баварии д-р Герман фон Левених устроили торжественный прием в честь Святейшего Патриарха Алексия в Католической академии. В слове на этом приеме Святейший Патриарх рассказал о переживаемом в настоящее время Русской Православной Церковью процессе возрождения после семидесяти лет «пленения» в тоталитарном государстве. С этим жизнеутверждающим процессом была связана и программа Архиерейского Собора, проходившего в конце 1994 года в Свято-Даниловом монастыре в Москве. Центральное место на нем заняли: создание новой системы богословского образования, становление и развитие религиозного образования, а также возрождение миссионерского и просветительского служения Церкви. В настоящее время, отметил Предстоятель Русской Православной Церкви, для нашего общества характерны мировоззренческая растерянность и духовный вакуум. Этим обстоятельством пользуются инославные и нехристианские проповедники, отрывающие от Матери-Церкви души людей, принявших в ней Крещение или связанных с ней историческими и культурными корнями. Последнее приводит к обострению межконфессиональных отношений на канонической территории нашей Церкви и компрометирует христиан перед внешним миром. Полагаю, продолжил Святейший Патриарх, что это происходит в результате неверного с православной точки зрения понимания некоторыми инославными братьями и сестрами существа миссии Церкви Христовой, а нередко ее сознательной подмены различными формами прозелитизма.

Пятый день пребывания в Германии, 20 ноября, начался с теплой встречи Святейшего Патриарха Алексия с председателем бундесрата ФРГ, премьер-министром свободного государства Бавария г-ном Эдмундом Штойбером. Затем делегация Русской Православной Церкви выехала в Дахау.

С давних пор обсуждался вопрос о создании в Дахау православного храмапамятника (католический, протестантский и иудейский мемориалы построены там уже давно). Наконец в 1992 году соответствующие переговоры с правительством Баварии были завершены и на предоставленном участке земли (рядом с крематорием) возведена часовня. Ее отлельные элементы изготовлялись в России, а их сборка стала последним деянием военнослужащих Западной группы войск. Часовня освящена в честь Воскресения Господня митрополитом Нижегородским и Арзамасским Николаем 29 апреля 1995 года, в субботу Светлой седмицы. Первую Божественную литургию в этой часовне Владыка Николай отслужил на следующий день, в Неделю о Фоме.

Но эта литургия не была первым православным богослужением в Дахау: первое – и как много знаменательного в этом факте! – было совершено еще 50 лет назад в лагерном бараке. Союзники освободили лагерь 29 апреля 1945 года, а православная Пасха приходилась в том году на 6 мая (н. ст.). И заключенные торжественно отметили эту Пасху. Пасхальную заутреню совершили узники Дахау: шесть афонских монахов и восемь серб-

ских священников и диаконов. Конечно, отсутствовали богослужебные книги, облачения, утварь. Служили по памяти. Один из монахов помнил наизусть Огласительное слово святителя Иоанна Златоуста и прочел его. Облачения сделали из простынь и полотенец, нашили на них кресты, вырезанные из полотнищ Красного Креста. Литургию совершить не смогли, ибо не удалось достать священных сосудов. Реликвии этого богослужения находятся ныне в монастыре, основанном в непосредственной близости от бывшего концлагеря монахинями-кармелитками для постоянной молитвы о замученных узниках Дахау. В том же монастыре (сейчас в нем 17 монахинь) бережно сохраняются и некоторые другие реликвии, например изготовленное заключенными кресло для католического епископа, рукопись Священного Писания, перевод которого на русский язык был выполнен католическим священником Эберхардом Унцайтигом специально для узников из России.

Святейший Патриарх Алексий возложил в Дахау венок в память замученных в этом концлагере десятков тысяч соотечественников.

В часовне Святейший Патриарх совершил панихиду. Торжественно прозвучали слова ектении, возглашенной членом делегации протодиаконом Владимиром Назаркиным: «О упокоении душ усопших, всех на месте сем пострадавших, умученных и убиенных, и о всех соотечественницех наших, в иных местех в концентрационных лагерех погибших, Господу помолимся». И над пропитанной слезами и кровью землей к Небу вознеслось, быть может, самое скорбное, но и самое умиротворяющее песнопение — «Вечная память»...

Был среди присутствовавших человек, для которого все происходившее имело особое значение. Его зовут Глеб Александрович Рар, он известный публицист, деятель Народно-Трудового Союза (НТС). Он был одним из узников Дахау, освобожденных 50 лет назад. А ныне он и члены его семьи – участники хора, который пел в часовне.

Делегация Русской Православной

Церкви освятила в часовне памятную доску, на которой начертано: «Сия часовня устроена по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II в год 50-летия окончания Второй мировой войны в молитвенную память о соотечественниках, погибших в нацистских концентрационных лагерях».

Пребывание делегации Русской Православной Церкви в Баварии завершилось обедом, устроенным в честь Святейшего Патриарха Алексия земельным епископом д-ром Германом фон Левени-

хом в аэропорту.

Во второй половине дня делегация прибыла в Берлин. Вечером в Евангелическом соборе Кайзертреппе было совершено богослужение, за которым присутствовали Святейший Патриарх Алексий и сопровождавшие его представители Русской Православной Церкви. Богослужение транслировалось по общегерманскому радио и телевидению. В обращении к немецкому народу, произнесенном Святейшим Патриархом за этим богослужением, Предстоятель Русской Православной Церкви коснулся многовековой истории взаимоотношений наших Церквей, народов и государств. Он упомянул о чередовании периодов сотрудничества и вражды народов-соседей, о мужественном противостоянии служителей и рядовых членов «Исповедующей Церкви» и большей части католического клира языческой расистской идеологии нацизма, о принятой Штутгартской декларации.

В ответ на покаяние немецкого народа в преступлениях военного времени, многократно выраженное в обращенных к выступлениях Святейшему Патриарху немецких религиозных и государственных деятелей, в ответ на множество покаянных слов о тех страданиях, что причинила Германия России в послешнюю войну, Предстоятель Русской Православной Церкви с горечью отметил, что в послевоенное время наша страна оказалась отчасти ответственной за разделение немецкого народа. «Тоталитаризм, - сказал Святейший Патриарх Алексий, - пришел из нашей страны и был поддержан неправедными действиями многих моих соотечественников; за это я прошу прощения у народа Германии».

Эти произнесенные по долгу христианской совести слова вызвали большой 
резонанс, были восприняты немцами как 
подлинное откровение; уже на следующий день их называли историческими.

К сожалению, некоторые отечественные средства массовой информации исказили мысль Святейшего Патриарха Алексия, а один из телекомментаторов сообщил даже, что Патриарх якобы «покаялся перед немцами за Вторую мировую войну!».

Затем в том же соборе состоялся прием в честь Его Святейшества, устроенный архиепископом Берлинским Георгом, кардиналом Штерцинским, и епископом д-ром Вольфгангом Хубером.

На следующий день, 21 ноября, в праздник Собора Архистратига Михаила и прочих Небесных Сил бесплотных, Святейший Патриарх Алексий совершил Божественную литургию в переполненном молящимися православном Воскресенском кафедральном соборе в Берлине. Его Святейшеству сослужили митрополиты Германский Августин, Патриарший Экзарх Центральной Европы (Константинопольский Патриархат), Смоленский и Калининградский Кирилл, Венский и Австрийский Ириней, Берлинский и Германский Серафим (Румынский Патриархат), Средней и Западной Европы Симеон (Болгарский Патриархат); Берлинский и Германский Феофан и Средней Европы Константин (Сербский Патриархат). Проповедь произнес протоиерей Владимир Иванов, редактор журнала «Голос Православия», издающегося на немецком языке.

Обращаясь к верующим, Святейший Патриарх сказал: «Многие из вас живут здесь десятилетия. Другие приехали недавно. Но для всех вас Русская Православная Церковь — любящая мать, она духовно окормляет и поддерживает вас. Твердо держите в руках светильник нашей веры, и пусть вашу жизнь освящает великая христианская любовь».

Специально для этого собора Художественно-производственное предприятие Русской Православной Церкви «Софри-



Святейший Патриарх Алексий произносит слово в православном Воскресенском кафедральном соборе, г. Берлин

но» изготовило новый металлический престол, Святейший Патриарх Алексий передал его в дар собору и совершил на нем первую литургию.

По завершении богослужения делегация Русской Православной Церкви направилась в Российское посольство на Унтер-ден-Линден (что по-немецки означает «под липами» – липы образуют на этой улице аллею, издавна являющуюся излюбленным местом прогулок берлинцев). Там состоялся прием в честь Его Святейшества, устроенный епископом Берлинским и Германским Феофаном.

Во второй половине дня делегация Русской Православной Церкви возложила венки к мемориалу жертвам насилия «Нойе Вахе» (Новый пост) на Унтер-ден-Линден и к мемориалу воинам Советской Армии, павшим в боях при взятии Берлина, в Трептов-парке.

В тот же день Его Святейшество посе-

тил берлинскую Красную ратушу и сделал запись в «Золотой книге» Берлина. Правящий бургомистр города д-р Эбер-Дипген, приветствуя высокого гостя, подчеркнул, что видит в нем не только Первонерарха тысячелетней Русской Православной Церкви, но и представителя Нового времени, и добавил: «Мы приветствуем в Вашем лице человека, выступающего за диалог. В нынешнее непростое время Вы даете людям в Восточной Европе и далеко за ее пределами новую надежду и уверенность, веру и духовную ориентацию». Глава правительства Берлина назвал визит Святейшего Патриарха наградой свидетельством городу, германороссийской дружбы. Поблагодарив главу города за оказанную честь, Святейший Патриарх Алексий напомнил. что в свое время в Берлине проживали около 300 тысяч русских; много немцев живут и в России; пришла пора объединяться, а не разделяться на Восток и Запад, строить, а не разрушать. Он благословил жителей Берлина и пожелал им успехов в восстановлении разрушенного, чтобы город действительно превратился в город мира и сотрудничества.

Затем делегация направилась в Русский дом науки и культуры, где Святейший Патриарх Алексий открыл выставку, знакомящую берлинцев с жизнью Русской Православной Церкви.

Этот день был последним в программе пребывания Святейшего Патриарха Алексия на немецкой земле по приглашению Евангелической Церкви в Германии и Германской Епископской Конференции. Он продолжился присутствием на богослужении в католическом храме Мария Регина мартирум (Мария Царица мучеников), посвященном жертвам тоталитарных режимов. В завершение дня состоялся банкет, устроенный немецкой стороной в связи с окончанием официальной части визита Его Святейшества. Последующие три дня в Германии Святейший Патриарх провел уже в качестве гостя Берлинской епархии Русской Православной Церкви.

Утром 22 ноября делегация Русской

Православной Церкви направилась в Тегель - пригород Берлина, где расположены православный храм во имя святых равноапостольных Константина и Елены, отметивший в 1994 году столетие своего существования, и Русское кладбище при нем. Свое последнее упокоение здесь нашли многие русские, одни - задолго до октябрьского переворота, другие после него; тут и Римские-Корсаковы, и Воронцовы-Дашковы, и Мещерские. Настоятель тегельского храма и одновременно смотритель этого исторического кладбища протоиерей Анатолий Родионов преподнес в дар Святейшему Патриарху Алексию недавно изданную книгу о Тегеле, где в качестве приложения помещен указатель всех тегельских захоронений.

После заупокойной службы по священнослужителям Русской Православной Церкви, исполнившим свой пастырский долг в Германии, и по всем соотечественникам, обретшим вечный покой на немецкой земле, Святейший Патриарх Алексий возложил венок к кресту, установленному по решению Российского общевоинского союза, на котором написано: «Здесь покоятся 14 воинов мировой войны 1914—1918 гг.». Рядом — другой могильный камень с надписью: «Вечная память воинам России, павшим в 1-й и 2-й мировых войнах».

При въезде в Потсдам у моста Глиникербрюке через реку Хафель делегацию ожидали представители города. Кортеж машин направился к храму святого благоверного князя сандра Невского, где Святейшего Патриарха цветами и хлебом-солью торжественно встретили настоятель протоиерей Анатолий Коляда, прихожане храма, а также премьер-министр Земли Бранденбург Манфред Штольпе, президент парламента д-р Кноблих, другие официальные лица г. Потсдама. По уложенной на снег красной ковровой дорожке Его Святейшество направился в храм, где состоялись молебен и вручение наград членам прихода. Орденом святого князя Даниила I степени был награжден также премьер-министр Земли Бранденбург М. Штольпе за содействие делу возрождения этого храма в его былом великолепии.

Внимание, проявляемое властями к реставрации этого храма, далеко не случайно: он является памятником русско-прусской дружбы. В 1813 году, после изгнания Наполеона из Пруссии, русский император Александр I подарил своему личному другу и военному союзнику прусскому монарху Фридриху Вильгельму III. большому любителю русского пения, военный казачий хор. Этот хор поселили в выстроенной специально для него у северных ворот Потсдама слободе Александровке, состоявшей из 12 бревенчатых изб в русском стиле (часть из них сохранилась и по сей день - с резными наличниками, с русскими фамилиями на дощечках, но их обитатели давно уже не говорят по-русски). В 1826 году для окормления этой небольшой русской колонии был сооружен храм, освященный во имя святого Александра Невского покровителя императора Небесного Александра.

Далее делегация посетила дом, принесший Потсдаму мировую известность. В 1945 году Берлин лежал в руинах, и лишь в его пригороде удалось найти подходящее место для совещания глав держав-победительниц. Это был дворец Цецилиенхоф, где и проходила знаменитая Потсдамская конференция, на долгие годы определившая послевоенное устройство Германии и ряда других стран Европы. Здесь все сохранено в неприкосновенности: и кресла, и стол, и в центре его флажки стран – участниц конференции.

Во дворце состоялся обед в честь Святейшего Патриарха Алексия, устроенный премьер-министром Земли Бранденбург М. Штольпе. В приветственном слове Его Святейшеству он, в частности, сказал: «Для нас, жителей этого города, наступил большой день. Мы очень рады визиту Вашего Святейшества в Потсдам — землю, которую связывают с Вашей страной давние традиции дружбы. Церковь, которая 165 лет назад здесь основана, с самого начала была задумана как символ этой дружбы».

В ответном слове Святейший Патриарх отметил, что если 1945 год был годом прекращения вражды, то 50-летие мира

справедливо воспринимается как важный исторический рубеж, от которого мы можем еще более уверенно и активно двигаться по пути развития дружбы и взаимосотрудничества.

От имени многих миллионов чад Православной Церкви, пребывающих в России и других странах СНГ и Балтии, Его Святейшество выразил уверенность, что наши народы, не забывая былых жертв и утрат, в то же время искренне стремятся строить качественно новые отношения с немецким народом, основанные на подлинном, глубоком примирении, взаимном доверии и уважении.

«Сотрудничество Русской Православной Церкви и Церквей Германии, - сказал далее Святейший Патриарх, - на протяжении всего прошедшего 50-летия было и остается глубоко плодотворным и братским. Наши Церкви первыми проложили дороги к миру между нашими народами в трудное время послевоенной отчужденности. В 50-е годы нашу Церковь и нашу страну посещали многие выдающиеся деятели Евангелической Церкви в Германии. Они приезжали в Москву, Ленинград, Киев, другие духовные центры, присутствовали на богослужениях в переполненных народом храмах. Вспомним, что среди молящихся не было ни одного человека, кто во время войны не утратил если не всю семью, то, как правило, отца, мужа, сыновей, братьев. В ответ на слова покаяния, обращенные от имени германского народа нашими немецкими братьями к молящейся общине, следовали исходящие из верующих сердец великие слова прощения и примирения.

Мы прошли большой и благодатный путь межцерковного сотрудничества. И в эти дни мы постоянно обращаемся в наших беседах с руководством Германских Церквей к теме дальнейшего расширения и интенсификации наших церковных взаимоотношений, умножения вклада в сближение наших народов».

Святейший Патриарх поблагодарил премьер-министра и все власти Земли Бранденбург за столь необходимое внимание к деятельности пастырских структур Русской Православной Церкви, расположенных на этой территории, за многооб-

разную помощь и выразил надежду, что «и впредь мы сможем рассчитывать на понимание наших насущных церковных забот и на содействие в их разрешении»,

В конце приема премьер-министр подарил Святейшему Патриарху Алексию копию дворца Цецилиенхоф, выполненную из саксонского королевского фарфора. Его Святейшество также преподнес памятные подарки первому лицу Саксонии. Затем имел место осмотр парка и дворца Сан-Суси.

Вечером того же дня вернувшись в Берлин, Святейший Патриарх Алексий посетил храм Преподобного Сергия Радонежского в Карлхорсте и совершил в нем молебен. «Этот маленький храм. сказал в своем слове настоятель храма протоиерей Владимир Иванов, - был свидетелем многих исторических перемен в Европе. С 1961 года, когда стена разделила Берлин на две части, это был единственный православный храм в восточной части города: здесь собирались и православные русские, и греки, и поляки. Храм наш знавал и тяжелые времена, ведь в жизни нашей малой общины, как в капле воды, отражались все те процессы, которые происходили на нашей Родине. И сейчас здесь тот же большой духовный подъем, что и всюду в нашей Церкви».

Святейший Патриарх Алексий сказал в ответном слове, что для него, как Священноархимандрита Троице-Сергиевой Лавры, молитва здесь, в храме во имя Преподобного Сергия Радонежского, имеет особое значение. К Небесному покровителю и молитвеннику земли Русской мы притекали в трудные годы, прибегаем и теперь, прося его предстательства, его молитв. Было время, когда погасла лампада в главной нашей обители, но в 1946 году она была вновь зажжена и с тех пор не угасает. Со всех городов и весей Отчизны нашей к ней стекаются паломники – поклониться святым мощам Преподобного. От святынь земли Русской, из Лавры Преподобного Сергия, Святейший Патриарх Алексий передал всем собравшимся благословение, а затем рассказал прихожанам храма о главных событиях в жизни Русской Православной Церкви, происшедших в последнее время: о праздновании 600-летия сретения Владимирской иконы Божией Матери, о воссоздании Иверской часовни на Красной площади в Москве и принесении в нее нового списка чудотворной Иверской иконы с Афона. Его Святейшество передал в дар храму образ Святителя Московского Алексия.

Со словами благодарности обратился к Святейшему Патриарху епископ Берлинский и Германский Феофан. «Многие труженики этого храма, - сказал он, старались благоустроить его, чтобы он и внешне как-то отображал ту красоту, которая присуща Небесной Христовой Церкви и которую так любят русские люди, часто отдающие для Бога, для украшения своих храмов самое лучшее, самое дорогое, как жертву, отдавая и необходимое. И они делали все, чтобы подготовить Ваш визит, чтобы он прошел достойно, как визит нашего Архипастыря и Отца. Мы очень рады получить от Вас в благословение образ Святителя Алексия, который для нас всегда будет напоминанием о Москве, где покоятся мощи московских чудотворцев. Сегодня в своем слове Вы перенесли нас на Московскую землю. Мы оторваны от своей Родины, и потому Ваше слово, Ваше благовестие - для нас связующая нить с нашей Матерью-Церковью».

В заключение Святейший Патриарх Алексий поблагодарил всех за труды по подготовке и проведению визита, наградил орденами Русской Православной Церкви настоятеля храма и нескольких усердных тружеников прихода.

Утром 23 ноября делегация Русской Православной Церкви направилась в г. Дрезден и посетила храм святого Симеона Дивногорца, где был совершен молебен. Это красивейший храм с мраморным иконостасом. Чудом он остался невредимым при бомбардировке Дрездена в феврале 1945 года. Но то, что не сделали бомбы, сделало бы всесильное время, если бы не усилия прихода по реставрации и ремонту храма; большую помощь в этом святом деле православным прихожанам оказывают городские власти.



Святейший Патриарх передает евхаристические сосуды протонерею Георгию Давыдову

На молитвенную память о своем визите Его Святейшество передал храму евхаристические сосуды. За усердие в служении Церкви он наградил настоятеля храма протонерея Георгия Давыдова орденом Преподобного Сергия Радонежского III степени.

После этого состоялся торжественный обед, данный в честь Святейшего Патриарха Алексия премьер-министром Земли Саксония профессором Куртом Биденкопфом. Его Святейшество выразил глубокое удовлетворение тем, что вопросы, связанные с деятельностью пастырских структур Русской Православной Церкви в Саксонии, «внимательно и терпеливо рассматриваются земельными властями и находят положительное для нашей Церкви решение».

Святейший Патриарх почтил память советских солдат, погребенных в Дрездене на русском кладбище, возложением венка и молитвенным их поминовением.

В какой бы немецкий город ни приезжал Святейший Патриарх Алексий, непременной частью программы его пребывания было посещение ратуши и запись в «Золотой книге». Не стал исключением и Дрезден.

Святейший Патриарх Алексий передал первому бургомистру Дрездена д-ру Клаусу Дойбелю книгу-альбом о Троице-Сергиевой Лавре. В ответ бургомистр сделал Его Святейшеству символический подарок — часы с камнем из руин Фрауенкирхе. Хор немецких детей исполнил «Достойно есть», и Святейший Владыка поблагодарил их за прекрасное выступление.

Вечером делегация Русской Православной Церкви была приглашена на прием, устроенный в честь Его Святей-шества католическим епископом Дрездена Иоахимом Райнельтом и епископом Евангелическо-Лютеранской Церкви Саксонии д-ром Фолкнером Крессом.

Этому приему предшествовала молитва в евангелическом храме, который был полностью разрушен во время бомбардировки города в 1945 году. Тогда от него уцелела только часть алтарной стены, и, когда храм был заново отстроен, уцелевший кусок алтаря, опаленный войной, был бережно вставлен в новое здание храма как напоминание о страшных днях ратоборства.

В выступлении на этом приеме епископ Берлинский и Германский Феофан сказал, обращаясь к Святейшему Патриарху: «Оценивая Ваш визит в Германию, в первую очередь говорят о Ваших встречах с людьми, возглавляющими правительственные федеральные органы, с премьер-министрами земель Германии. Но мне хочется сказать еще об одном очень важном аспекте Вашей поездки это свидетельство перед христианами Германии, перед всем миром здесь; на немецкой земле, о наших совместных действиях и жизни во Христе. Это прежде всего прекрасные богослужения, которые Вы совершали практически ежедневно во всех больших городах. Это общение с епископатом, клиром и простыми верующими немецких церквей. Ваше участие в этих встречах является для нас воодушевляющим примером, чтобы мы и в дальнейшем жили в поисках христианского единства, совместно трудились с нашими братьями-христианами».

«Мы рады сегодняшнему возрождению Церкви в России, – заявил католический епископ Иоахим Райнельт, – ибо надеемся, что этот драгоценный дар нового расцвета Церкви на Руси мы почувствуем и в Дрездене. Мы благодарим Бога за то, что Он чудесным образом сохранил православный храм преподобного Симеона Дивногорца, несмотря на варварскую бомбардировку города. Теперь дрезденцы уже не представляют себе, как можно было бы обойтись без него».

В ответном слове Святейший Патриарх Алексий поблагодарил гостеприимных хозяев за прекрасно организованный визит, радушие и добрые слова приветствия.

24 ноября, в последний день пребывания в Германии, Предстоятель Русской Православной Церкви прибыл из Дрездена в Бонн, где Временный поверенный в делах Республики Беларусь в ФРГ Александр Рухля устроил в честь Святейшего Патриарха Алексия завтрак, на котором присутствовал премьер-министр Земли Северный Рейн-Вестфалия д-р Иоганнес Рау.

В первой половине дня Святейший Патриарх Алексий II имел официальную встречу с Федеральным Канцлером ФРГ д-ром Гельмутом Колем. Встреча прошла в дружеской, благожелательной обстановке. Д-р Гельмут Коль тепло говорил о народах бывшего Советского Союза. Он выразил глубокое удовлетворение в связи с тем, что россияне возвращаются к вере и духовным ценностям. Особое внимание им было уделено значению религиозного фактора в преодолении кризисных явлений современности.

По завершении встречи с д-ром Г. Колем Святейший Патриарх Алексий и члены делегации Русской Православной Церкви посетили городок Гифхорн, расположенный неподалеку от г. Брауншвейг. Там состоялся торжественный акт передачи Русской Православной Церкви храма, построенного в древнерусском стиле местным предпринимателем г-ном Хорстом Вробелем, директором созданного им музея ветряных мельниц. Его Святейшество вручил г-ну Вробелю в знак признания его заслуг орден святого князя Даниила Московского, а также наградил членов его семьи — супругу и дочь, принимавших непосредственное участие в строительстве храма, — орденами святой равноапостольной княгини Ольги.

В ответ на слова Его Святейшества о том, что ему хотелось бы взять построенный г-ном Вробелем храм с собой на родину, гостеприимный хозяин подарил Предстоятелю Русской Православной Церкви картину, на которой изображен этот храм. Святейший Патриарх совершил в новосозданном храме молебен.

В заключительном слове Его Святейшество отметил содержательность и полезность состоявшегося визита и выразил
благодарность Федеральному Канцлеру
ФРГ д-ру Гельмуту Колю за то, что он
дал высокую оценку пребывания на Германской земле делегации Русской Православной Церкви.

Вечером 24 ноября делегация Русской Православной Церкви отбыла на Родину.

В московском аэропорту «Шереметьево» Святейшего Патриарха Алексия встречали члены Священного Синода и епископы, находившиеся в стольном граде России.

Думается, что о значении завершившегося визита Предстоятеля Русской Православной Церкви в Германию во всей его полноте говорить еще рано, достигнутые результаты выявятся далеко не сразу. Укрепление дружбы между наро-

дами и связей между Церквами - вот

главные его итоги.

В преддверии приближающегося великого юбилея — 2000-летия со дня пришествия в мир Христа Спасителя, молившегося Отцу Небесному о единстве Своих последователей, — надо делать все возможное для осуществления Его заповеди о любви; все христиане должны встретить эту дату как истинные братья и сестры во Христе.

Е. ПОЛИЩУК

### Храм Христа Спасителя

По предсказанию старцев, Россия снова станет Православным Царством и явится для всего мира духовным примером, хотя не будет богата материально. Тогда Москва восстановит свой образ Святого града, каким она и является, несмотря на все разрушения, произведенные коммунистической властью, всеми силами стремившейся исказить облик русской столицы и уничтожить ее духовный стержень. Москва - сердце России, поэтому начавшееся ныне возрождение ее православных святынь имеет большое значение для всей нашей страны. И на этом пути воссоздание Храма Христа Спасителя - самый важный шаг. Что такое этот храм для Москвы, теперь понимают все. Сегодня сердце всякого православного человека радуется, безошибочно выделяя главное из груды мелочей сомнений, претензий к проекту, ходу строительства и т. п. Можно с уверенностью сказать, что воссоздание Храма Христа Спаси-

теля в нынешней Москве – событие не менее важное, чем его строительство полгора века назад. Это подтверждение того, что дух Православия жив в русском народе и что попытка превратить Москву в безликий вненациональный город не удалась.

Как известно, Храм Христа Спасителя был построен в честь победы России в войне с Наполеоном. 25 декабря 1812 года император Александр I издал манифест, в котором дал обет построить в честь этого события храм, посвященный Рождеству Христову. В манифесте говорилось: «В сохранение вечной памяти и того беспримерного усердия, верности и любви к вере и Отечеству, какими в сии трудные времена превознес себя народ российский, и в ознаменование благодарности Нашей к Промыслу Божию, спасшему Россию от грозившей ей гибели, вознамерились Мы в первопрестольном граде Нашем Москве создать церковь во имя Спасителя Христа».



Вид Храма Христа Спасителя со стороны Кремлевской набережной. На переднем плане – памятник Александру III

Автором первого проекта был архитектор Александр Витберг. В 1817 году состоялась торжественная закладка храма на Воробьевых горах, но дальше земляных работ дело не пошло.

В 1832 году император Николай I утвердил новый проект Храма Христа Спасителя, представленный архитектором Константином Тоном. Закладка нового храма была совершена в 1839 году Святителем Московским Филаретом в присутствии Государя на месте, лично им выбранном. Свято-Алексиевский женский монастырь и заштатная церковь во имя Всех святых, находившиеся на площадке, предназначенной для Храма Спасителя, были разобраны. Монастырь перевели в Красное село, где для него построили новые здания, причем территория значительно увеличилась по сравнению с прежней.

Величественный храм строился почти сорок лет — со всей возможной тщательностью, действительно на века. Толщина кирпичных стен составляла 3 м 20 см. В 1860 году наружные леса были разобраны и храм, открытый со всех сторон, впервые явил москвичам свое величие. 13 декабря 1880 года новому храму усвоено было наименование кафедрального во имя Христа Спасителя собора и утвержден штат духовенства и причта. К

1881 году закончились работы по устройству набережной и площади возле храма, подошли к концу и работы по внутренней росписи. Наконец, в праздник Вознесения Господня 26 мая 1883 года с необыкновенной торжественностью, невиданной ранее в Москве, в присутствии императора Александра III и всей императорской семьи совершено было освящение храма митрополитом Московским Иоанникием в сослужении собора духовенства. В тот же день был обнародован манифест, в котором возвещалось: «Сегодня, по милости Божией, освящен благословением церковным сей величественный Храм и открыт для молитвы и священных воспоминаний... Да будет сей Храм во все грядущие роды памятником Милосердного Промысла Божия о возлюбленном Отечестве нашем в годину тяжкого испытания, памятником мира после жестокой брани, предпринятой смиренным и благочестивым Александром не для завоеваний, но для защиты Отечества от угрожавшего завоевателя. Да стоит он, по завету своего Основателя, многие века, и да курится в нем пред святым Престолом Божиим кадило благодарности до позднейших родов вместе с любовью и подражанием к делам предков». Вскоре состоялось освящение приделов храма - во имя Святителя Николая Чудотворца и святого благоверного князя Александра Невского.

Основным источником сведений о храме является книга М. С. Мостовского, бывшего правителя канцелярии комиссии по построению Храма Христа Спасителя, «История Храма Христа Спасителя в Москве» (Москва, 1891). Воспользовавшись этим трудом, приведем краткое описание архитектурного облика и элементов отделки храма.

Здание напоминает древние русские храмы, построенные по образцу греческих, византийских, но отличается от византийского стиля большею правильностью рисунка, легкостью и красотою форм.

Основание Храма представляет равноконечный крест, в углах которого находятся четыре выступа. Фасад одинаков со всех четырех сторон. Каждая лицевая сторона оконечности креста делится четырьмя столпами на три части, из которых средняя более крайних. Все здание увенчано пятью главами, из которых средняя значительно более прочих, она придает всему строению единство и полноту. Круглая стена средней главы лежит на восьмигранном основании. Прочие главы поставлены на выходящих углах, между концами креста, и имеют форму восьмиугольных башен или колоколен.

Четыре колоссальных столпа, помещающиеся внутри Храма, поддерживают здание. От расположения этих столпов и выступов образуются две стены: внутренняя 2 аршина и наружная 4 1/4 аршина толщины, а между ними коридор в две сажени ширины, идущий, по обычаю древних христианских церквей, вокруг всего Храма. Верхнюю часть коридора составляют украшенные живописью хоры, с двумя устроенными в них приделами: правый — во имя Святителя и Чудотворца Николая и левый — во имя святого благоверного князя Александра Невского. Главный же Храм посвящен Рождеству Христа Спасителя.

Как памятнику отечественной славы, Храму Христа Спасителя приличествовало быть сооруженным из отечественных же материалов. Таким подходящим для постройки по плотности, однородному сложению, однообразному излому, твердости и другим свойствам оказался мрамор беловатого цвета, открытый на недалеком от Москвы расстоянии, при селе Протопопове Коломенского уезда, какой и употреблен для внешней отделки стен Храма и для изваяния наружных рельефных изображений его. Только нижние части здания обложены гранитом.

Так как Храм Христа Спасителя, согласно воле царя-завещателя, должен быть памятником религиозным, благодарственным, ясно свидетельствующим о Божественном заступлении за русский народ в Отечественную войну 1812 года, и вместе с тем памятником историческим, на котором неизгладимыми чертами изображены славные деяния предков, то на всех четырех стенах Храма помещены священноисторические изображения, напоминающие или имеющие тождество с событиями Отечественной войны 1812 года, и фигуры святых заступников и молитвенников за Русскую землю, некоторых отечественных деятелей, потрудившихся для утверждения и распространения православной веры, а также и князей русских, положивших свою жизнь за свободу и целостность Русской земли. Выбор сюжетов был предоставлен по Высочайшей воле Преосвященному Московскому митрополиту Филарету, который в 1844 году и произвел все назначения.



На ступенях Храма Христа Спасителя. 1920-е годы

# ВИЗИТ СВЯТЕЙШЕГО ПАТРИАРХА АЛЕКСИЯ В ГЕРМАНИЮ

Семья Хорста Вробеля встречает Святейшего Патриарха Алексия у входа в новопостроенный храм Святителя Николая Чудотворца, г. Гифхорн

Святейший Патриарх у входа в храм святого Симеона Дивногорца, г. Дрезден

Святейший Патриарх с сотрудниками Российского Посольства в ФРГ, г. Бонн











Вверху — панорама строительства (30 мая 1995 года).

Внизу слева — вид храма (30 октября 1995 года). Внизу справа — сборка конструкции свода центрального купола (октябрь 1995 года)





#### ДЕНЬ ПАМЯТИ СВ. МУЧЕНИЦЫ ТАТИАНЫ

Святейший
Патриарх Алексий
совершает
богослужение
в Успенском
Патриаршем
соборе Кремля

Святыня Псково-Печерского Свято-Успенского монастыря — десница святой мученицы Татианы





Так как Храм посвящен Христу Спасителю, то с западной стороны, при входе, помещено Его Божественное изображение, окруженное Силами Небесными с символами их служения и святыми покровителями императоров-храмоздателей, им соименными.

На южной стороне Храма (обращенной к Москве-реке) встречаем изображения святых, в дни празднования памяти которых происходили битвы в 1812 году, а также и такие священные изображения, которые имеют непосредственное отношение к событиям Отечественной войны.

На восточной стороне (обращенной к Кремлю) помещены святые заступники и молитвенники за Русскую землю и избавители ее от внешних врагов, особо чтимые иконы явлений Богоматери и священные картины двух важнейших событий жизни Спасителя: Его Рождество и Воскресение. Первое напоминает об изгнании врагов из пределов России, второе – о взятии Парижа.

На северной стороне (обращенной к Пречистенке) изображены просветители веры Христовой в России, хранители этой веры от врагов и помощники в битвах, а также святые, в дни празднования памяти которых происходили заграничные сражения.

Около рельефных фигур верхнего ряда и во фризах карниза четырех выступов Хра-

ма вырублены следующие надписи.

С западной стороны: «С нами Бог, разумейте языцы и покаряйтеся, яко с нами Бог!»

С южной стороны: «Господь Сил с нами, Заступник наш Бог!»

С восточной стороны: «Да воскреснет Бог и расточатся врази Его».

С северной стороны: «Господи, силою

Твоею возвеселится Царь».

Нижний коридор Храма можно рассматривать как исторический памятник событий Отечественной войны 1812-1814 годов. Во впадинах его стен помещено 177 мраморных плит, на которых изложено в хронологическом порядке описание сражений, бывших в пределах России и вне нашего Отечества в таком порядке: время и место сражения, главноначальствующие, перечень войск и раненых в том сражении офицеров, общее число выбывших из строя нижних чинов и, наконец, имена отличившихся, то есть получивших высшие награды (без обозначения самых наград), и, по Высочайшему повелению, имена лиц, награжденных орденом святого Георгия.

Богато и разносторонне представлено русское искусство в Храме Христа Спасителя в произведениях живописи. Все священные изображения здесь принадлежат исключительно кисти русских живописцев, художников, академиков и профессоров. Точно так же богато разнообразие и бла-

городство рисунков живописных орнаментов и украшений, находящихся на всем

пространстве Храма.

При исполнении живописи в Храме во имя Христа Спасителя император Николай Павлович выразил пожелание, чтобы живопись этого Храма напоминала о всех милостях Господних, ниспосланных по молитвам праведников на Русское царство в течение девяпи веков. Этой идеей, а также целями сооружения Храма Комиссия по построению Храма и руководилась в выборе и распределении сюжетов священных изображений.

Но Храм Христа Спасителя был не единственным в Москве памятником победы над французами. На месте сожженной по приказу Наполеона 8 октября 1812 года, в Неделю святых отцов Седьмого Вселенского Собора, церкви во имя Иоанна Предтечи был построен новый храм, освященный во имя святых отцов Седьмого Собора. Храм находился близ Новодевичьего монастыря. Этот второй памятник победы в войне 1812 года был разрушен вслед за Храмом Христа Спасителя – в 1935 году. На его месте теперь стоит восьмиэтажный жилой дом.

Москвичи очень любили свой Храмвеликан, чувствовали себя защищенными его благодатной сенью. Он стал вторым после Кремля духовным центром города, занимал очень большое место в жизни каждого – скольких младенцев крестили в нем, сколько было совершено браковенчаний! На его ступеньках дети готовили уроки, играли, здесь назначались свидания - это было естественное средоточие московской жизни. И в то же время Храм Христа Спасителя был символом всей православной России, выразителем ее мощи, ее величия. Построенный в национальном русском стиле, этот прекрасный храм вошел в каждое сердце и пребывал там неизменно.

В августе 1917 года в Храме Христа Спасителя открылся Поместный Собор Православной Российской Церкви. Именно здесь состоялось избрание митрополита Московского Тихона на престол Патриархов Всероссийских, а вскоре после этого было совершено Соборное моление обо всех убиенных в дни октябрьского переворота 1917 года.

После революции Храм Христа Спа-

сителя лишился государственного содержания, но верующие не смирились с политикой новых властей по умерщвлению православной святыни, и в начале 1918 года было создано Братство Храма Христа Спасителя, взявшее на себя все заботы по его содержанию. Руководителем Братства стал ныне прославленный в лике святых протопресвитер Александр Хотовицкий\*. Было выпущено обращение к русским людям, призывавшее их помочь спасти храм-памятник.

Русские люди! Храм Христа Спасителя – краса Москвы, гордость России, радость Православной Церкви – обречен на медлен-

ное разрушение.

Ему, этому славному памятнику великих подвигов русских богатырей, положивших душу свою за родную землю и святую веру православную, отказано в государст-

венной поддержке.

И ныне Храм Христа Спасителя — без всяких средств на поддержание его молитвенного благолепия, на совершение в нем богослужений, на содержание при нем исполнителей Божественных служб, необходи-

мого хора и стражи.

Русские люди! Ужели отдадите вы чудный Храм Спасителя на посмеяние?! Ужели правда, как утверждают гонители Святой Церкви, будто русские люди уже не нуждаются в святынях — храмах, Таинствах, богослужениях, будто все это пережитки и суеверия?! Ужели спокойно будете взирать вы, как величественнейший храм-памятник станет разрушаться на вечный стыд и укор нам, не умевшим сохранить свое сокровище, и на злорадство тем, кто хотел бы совсем изгнать Спасителя Христа из пределов Русской земли и исторгнуть веру в Него из ее недр...

Сердце России, Москва! Сбереги свою святыню, свой Храм Спасителя златоглавый!

Да не умолкнет в нем молитва о спасении Церкви и Родины...

Для осуществления благородных задач Братства необходима была если не поддержка, то хотя бы нейтралитет правительства. Но с самого начала жестокой реальностью стала враждебная непримиримость советской власти к Православной Церкви. В многотомном издании «Декретов советской власти» приводятся вполне лояльные обращения правительства к представителям различных конфессий, в отношении же к Православию все

декреты носят запретительно-разрушительный характер. Можно сказать, что именно они явились правовым обоснованием уничтожения Храма Христа Спасителя.

В 1925 году храм был захвачен обновленческой общиной и началось разрушение его души. Затем приступили к подготовке «общественного мнения», которое должно было поддержать идею строительства на месте православной святыни сооружения, символизирующего новую безбожную эпоху. Таким символом стал Дворец Советов. Летом 1931 года на заседании Комитета по делам культов при Президиуме ВЦИК рассматривался вопрос «о ликвидации и сносе храма Христа Спасителя в г. Москве». Принятая резолюния гласила: «Ввиду отвода участка, на котором расположен храм Христа Спасителя, под постройку Дворца Советов, указанный храм ликвидировать и снести»... Проект Дворца Советов был настолько грандиозным, что правомерно отнести его к архитектурным утопиям нашего века. Над городом должна была подняться огромная (415 м высотой) башня, увенчанная фигурой «вождя мирового пролетариата». Нарком просвещения Луначарский писал: «Это башня в известной степени типа вавилонских башен... Это смелое и крепкое ступенчатое устремление, не возвышение к небу с мольбой, а скорее, действительно штурм высот снизу».

Итак, Храм Христа Спасителя был обречен на уничтожение, как и вся Россия, - создание нового символа подразумевало разрушение старого. И вот, 5 декабря 1931 года прозвучали взрывы, унесшие в небытие величавый храм-памятник. Люди, присутствовавшие при этом, плакали, многие становились на колени, молились. Но, конечно, помешать ничем не могли. Перед этим храм был начисто ограблен. Золото, бронза, медь, свинец, плиты цветного и белого мрамора, мозаики из полудрагоценных камней, зеркальное стекло - все это было украдено и без стеснения использовано советской властью для своих нужд. Великолепный алтарь-кувуклия был продан за рубеж, снятые росписи частично постигла та же участь, частично они сохранились в музеях.

<sup>\*</sup> Мученическая кончина протопресвитера Александра Хотовицкого последовала в 1937 году.

В те дни по Москве в списках ходило стихотворение, простые, безыскусные строки которого стали выражением чувств, владевших тогда москвичами.

Прощай, хранитель Русской славы, Великолепный Храм Христа, Наш великан золотоглавый, Что над столицею блистал. По гениальной мысли Тона, Ты был в величии простой, Твоя гигантская корона Горела солнцем над Москвой.

С тобой умолкли отголоски Великого Бородина, Исчезли мраморные доски И с ними храбрых имена: Кутузов и Барклай де Толли, Граф Витгенштейн, Багратион. Не мог сломить на бранном поле Их даже сам Наполеон.

Давыдов, Фигнер и Сеславин, Тучков, Раевский, Багговут, Кто вам по храбрости был равен, Пускай подобных назовут.

Венчанных славою героев Россия отдала векам. Христу Спасителю построен В сердцах Нерукотворный Храм. Мне жаль художников и зодчих, Большой сорокалетний труд, И помириться мысль не хочет, Что Храм Спасителя взорвут.

Над этой гордостью Московской Трудилось много мастеров: Нефф, Верещагин, Логановский, Толстой, Бруни и Васнецов, Клодт, Семирадский, Рамазанов, Маковский, Марков – это те, Кто изукрасил образами Храм в несказанной красоте.

Нет ничего для нас святого! И разве это не позор, Что шапка золота литого Легла на плаху под топор.

Прощай, хранитель Русской славы, Великолепный Храм Христа, Наш великан золотоглавый, Что над столицею блистал.

Но на месте Храма Христа Спасителя так и не появилась «вавилонская» башня Дворца Советов, хотя ни одна стройка во всемирной истории не имела такой колоссальной научно-производственной ба-

зы. Сбышсь слова Псалмопевца Давида: «Аще не Господь созиждет дом, всуе трудишася зиждущии» (Пс. 126, 1). Смогли только заложить фундамент на глубине 20 м ниже уровня Москвы-реки и начать возведение каркаса, который впоследствии был разобран. На месте непостроенного Дворца Советов образовался не то пруд, не то болото, и, наконец, огромную яму диаметром почти 130 м использовали для устройства открытого бассейна «Москва». Это произошло в 1958–1960 годах.

Коммунистическая власть стремилась истребить память о Храме, преследовала всякое упоминание о нем. Показывая Москву туристам, гиды должны были расхваливать бассейн, ни слова не говоря о Храме Христа Спасителя. Но память о нем жила в душе Москвы, оставаясь для нее незаживающей раной.

И вот в конце 1980-х годов стало совершаться чудо - родилось общественное движение за возрождение Храма Христа Спасителя. Оно началось с борьбы за сохранение Поклонной горы. Вместо строительства там мемориала Победы скульптор В. П. Мокроусов выдвинул идею восстановления на прежнем месте Храма Христа Спасителя как памятника всем погибшим за Отечество, начиная с войны 1812 года. Этот проект (макет храма) выставлялся на конкурс, проходивший в Манеже в 1988 году, и получил много положительных отзывов. Жюри конкурса отклонило храмовые проекты, но сторонники восстановления Храма Христа Спасителя с этим не смирились. На первых порах их было всего несколько человек с их инициативы началось общественное движение, которое возглавил священник Георгий Докукин. Начальный этап движения отличался особыми трудностями, причем главная трудность была в преодолении равнодушия, непонимания, а нередко – враждебности государственных структур. Отец Георгий и активисты движения служили молебны, устраивали крестные ходы вокруг бассейна «Москва». Долгой и изнурительной была борьба за регистрацию общины Храма Христа Спасителя. Сейчас нелегко припомнить тогдашнюю повседневность, но ясно, что

действия людей, объединившихся вокруг протоиерея Георгия Докукина, производили ошеломляющий эффект. Власти уже не могли игнорировать это движение вскоре его представителей вызвали к уполномоченному Совета по делам религий при Совете Министров СССР и предложили им взять закрытый тогда храм в честь Успения Божией Матери в Успенском переулке. Но к тому времени было собрано более 20 000 подписей под обрапризывавшим восстановить щением, Храм Христа Спасителя, и, конечно, члены общины не согласились на такое предложение.

Редакция газеты «Литературная Россия», поддержавшая идею возрождения храма, организовала Фонд восстановления Храма Христа Спасителя. В сентябре 1989 года исполнялось 150 лет со дня закладки храма, и эту дату решено было отметить торжественным вечером в кинотеатре «Россия». Вечер прошел с большим подъемом, хотя, к сожалению, уже тогда обнаружились разногласия между редакцией газеты и общиной Храма Христа Спасителя. Редакция «Литературной России» выступала за восстановление храма только как памятника воинской славы, избегая упоминания о том, что это Дом молитвы, община же настаивала на восстановлении храма именно как главного собора Москвы. Московская Патриархия поддержала движение, Святейший Патриарх Пимен в начале 1990 года обратился с просьбой к правительству о восстановлении Храма. Весь 1990 год шла работа общины и несколько позднее образованного на ее основе Братства Храма Христа Спасителя. Совершались крестные ходы, служились молебны и, конечно, собирались пожертвования. Осенью 1990 года был поставлен закладной камень часовни в честь Лержавной иконы Божией Матери, которая должна была как бы предварять восстановление Храма Христа Спасителя. На Рождество Христово 1991 года возле этого камня был отслужен молебен, на который собралось около 2000 человек. После событий августа 1991 года дело пошло быстрее - новые власти демонстрировали сочувствие идее возрождения Храма Христа Спасителя. Было собрано несколько миллионов рублей, поступали пожертвования и из-за границы. Но до реальных шагов к началу строительства было еще далеко. В своем обращении в конце 1991 года к главам конфессий и верующим Российской Федерации (в связи с 60-летием уничтожения Храма Христа Спасителя в Москве) президент Ельцин сказал: «Надеюсь, что при нашем принципиальном решении наши потомки в какой-либо форме восстановят память о Храме Христа Спасителя» (выделено мной. – М. Ж.).

С начала 1992 года инфляция стала превращать в ничто все собранные средства. Казалось, препятствия непреодолимы. Даже Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II в то время сомневался: «Будет ли заново возведен храм? Очень бы хотелось утвердительно ответить на этот вопрос. Однако, учитывая реалии наших дней, вряд ли дерзнет кто сказать, когда и как это произойдет. Еще несколько лет тому назад, когда организовалась община Храма Христа Спасителя и стали поступать пожертвования на восстановление разрушенного Дома молитвы, перспектива строительства казалась не столь отдаленной, как теперь».

Но пути Господни неисповедимы и то, что казалось неосуществимым, вскоре стало воплощаться в жизнь. В июле 1992 года Президент России издал указ о создании Фонда возрождения Москвы - в перечне объектов, прилагавшемся к нему. на первом месте стоял Храм Христа Спасителя. Затем, в октябре 1992 года по благословению Его Святейшества наконецто была зарегистрирована община Храма Христа Спасителя, ее настоятелем стал протоиерей Владимир Ригин. Почти два года каждое воскресенье молились члены общины под открытым небом у креста, установленного возле бассейна «Москва». Территория храма уже была местом молитвы москвичей, когда 31 мая 1994 года появилось постановление правительства Москвы «О воссоздании Храма Христа Спасителя в г. Москве...».

В конце лета 1994 года указом Святейшего Патриарха Алексия II Храму Христа Спасителя был усвоен статус кафедрального собора города Москвы, он перехо-



Молебен у закладного камня возрождаемого Храма Христа Спасителя 7 января 1995 года, в праздник Рождества Христова

дил в непосредственное ведение Его Святейшества, в связи с этим зарегистрированная ранее община упразднялась. В октябре 1994 также указом Святейшего Патриарха ключарем храма был назначен протоиерей Михаил Рязанцев. Вот что он рассказал о строительстве Храма Христа Спасителя и проблемах, с этим связанных.

Прошло всего полтора года с начала разборки конструкций бассейна «Москва», а на строительной площадке мы видим уже не просто каркас храма, но храм в целом, каким он был, только без облицовки,

без художественных элементов. В начале стройки даже самые смелые мечтатели не думали, что к нынешнему дню храм будет иметь такой вид. Сейчас продолжается возведение кирпичной кладки внутри храма— внешняя кирпичная кладка практически закончена. Уже началось покрытие купола листами нержавеющей стали, обработанной предварительно по новой технологии нитридом титана с позолотой. Сверху будет алмазное напыление, которое придаст поверхности матовость. Банк «Столичный» пожертвовал 50 килограммов золота. Этого хватит не только для куполов и крестов, но и для внутренней отделки.

По сложившейся традиции, все великие

праздники отмечались в строящемся храме богослужениями: первое богослужение было при закладке храма в праздник Рождества Христова в 1995 году, затем – в первый день Светлой седмицы, уже фактически на полу храма, третье богослужение в праздник Преображения Господня, престольный праздник нижнего храма. Конечно, хотелось совершить богослужение и в нынешнем, 1996 году в день Рождества Христова, тем более что это престольный праздник Храма Христа Спасителя. Но, к сожалению, состояние работ не позволило этого сделать, так как в храме находились механизмы, которые невозможно было убрать. Поэтому праздник Рождества Христова в храме ознаменовался короткой церемонией: в присутствии Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II, президента Российской Федерации Б. Н. Ельцина, мэра Москвы Ю. М. Лужкова совершилось славление прозвучали тропарь и кондак праздника. Президентом Ельциным был заложен символический кирпич, знаменующий завершение основного этапа – внешней кирпичной кладки храма. Были торжественно открыты мемориальные доски с именами наибольший жертвователей, внесших вклад в финансирование строительства. Святейший Патриарх наградил большую группу московских строителей и архитекторов медалью Преподобного Сергия Радонежского и памятными грамотами. Все это торжественное действо сопровождалось звоном колоколов, установленных пока на площадке перед Храмом Христа Спасителя. После тщательной проверки отобранные специальной комиссией колокола займут свои места в звонницах храма.

Святейший Патриарх Алексий очень интересуется ходом строительства, самыми мельчайшими его подробностями, часто посещает строительную площадку. Необходимо сказать, что работа идет так быстро благодаря внимательному отношению к строительству храма мэра Москвы Ю. М. Лужкова, который, несмотря на всяческие нападки и злословие, да и прямое противодействие, чинимое строительству, находит силы заниматься этим делом, часто приезжает на стройку и принимает живое участие во всем. Обычно посещения бывают совместными — приезжают и Его Святейшество, и мэр.

Мы видим, что есть у нас мастера и есть таланты. И вопрос, нужно ли строить Храм Христа Спасителя, так настойчиво поднимавшийся в средствах массовой информации, отпал сам собой — он уже построен. Кстати, те же средства массовой информации старательно убеждали и убеждают нас в нашей беспомощности и неспособности



Строящийся Храм Хрикта Спасителя. Октябрь 1995 года

что-либо построить на уровне мировых стандартов. Один из основных аргументов против строительства храма — тот, что это будет новодел, ведь прежний храм восстановить невозможно. Но если так рассуждать, то надо сесть на развалинах и плакать, расписаться в своем полном бессилии, к

чему нас и призывают.

Когда сюда пришли строители, никто не предполагал, что через год храм уже будет стоять. В начале строительства сроки были одни, но потом они постоянно менялись. Сейчас срок определился окончательно – к 850-летию Москвы должны завершиться все строительные работы. К Пасхе нынешнего года главный купол храма должен быть закончен и увенчан крестом. Внешняя отделка – облицовка храма мраморными плитами - начнется после Пасхи. К внутренней отделке храма приступят не раньше следующего, 1997 года. Храм должен постоять какое-то время, дать усадку. Таким образом, отделка займет гораздо больше времени, чем строительство. Но главное – под сводами храма уже будет совершаться богослужение. После того осквернения, которому подвергся центр Москвы, здесь снова возродится духовная жизнь.

Хочется сказать, что это дело — дело строительства храма — дисциплинирует людей, они совсем по-другому относятся к

своим обязанностям. У каждого, кто работает здесь, есть шанс — Господь дает ему возможность задуматься о своей жизни, об отношении к храму, Церкви. Если хоть один человек, работающий на строительстве, использует эту возможность — вернуться, как блудный сын, к своему Отцу Небесному, то и в этом возрождающийся Храм Христа Спасителя выполнит свою миссию строительства душ человеческих.

К нам приходят люди, приносят свои пожертвования. Например, одна старушка принесла сорок тысяч рублей. Как оценить такую лепту? Это мельчайшая сумма, если сравнить с общим расходом, но в нравственной системе ценностей эта жертва, может быть, перевесит те миллиарды, которые поступают от коммерческих организаций. Это поистине лепта вдовицы евангельской, которую похвалил Спаситель за ее малый дар храму: она «положила больше всех... от скудости своей положила все, что имела, все пропитание свое» (Мк. 12, 43—44).

Многие молятся о строительстве Храма Христа Спасителя в разных храмах и в нашей часовне в честь Державной иконы Божией Матери — для того она и построена. И всех людей, которые приносят свои пожертвования, мы записываем в наш си-

нодик и молимся за них.

А что касается небылиц, которые рассказывают о строительстве Храма Христа Спасителя, то чем их больше, тем крепче он будет стоять. Когда в старину на Москве отливали колокол, то считалось, что, чем больше во время отливки ходит слухов, баек, сплетен об этом, тем звонче колокол зазвучит. Этот обычай, как видно, у нас в Москве возрождается.

То, что храм сейчас строится, — это знак Божиего благословения нам. И он будет достроен, на это есть, очевидно, бла-

гой Промысл Божий.

\* \* \*

В заключение хочется сказать, что храм – создание чистого сердца русского человека. Когда что-то дорого сердцу, никогда не спрашивают о цене. В Еванге-

мін есть притча о человеке, который продал все, что имел, чтобы приобрести жемчужніцу (см. Мф. 13, 46). Русский народ помініл завет Спасителя о взыскании Царствия Божія и на вопрос: «Стоит листроить храм, когда это так дорого?» – всегда отвечал: «Если дорого, но для Господа, — значит, стоит». Будем надеяться, что душа народа не умерла и ответ на подобный вопрос остается прежним.

М. ЖИЛКИНА

Проектированием комплекса Храма Христа Спасителя руководит директор «Моспроекта-2» М. М. Посохин, главным архитектором проекта является А. М. Деннсов. Архитектурнохудожественным центром «Арххрам» (директор А. Н. Оболенский) ведется проектирование нижнего храма во имя Преображения Господня. Строительство комплекса Храма Христа Спасителя поручено АО «Моспромстрой», генеральный директор - В. В. Мороз. Непосредственно зданием храма занимается АО «Монтажстройиндустрия», которым руководит А. А. Капусткин. Существует Общественный наблюдательный совет по воссозданию Храма Христа Спасителя во главе со Святейшим Патриархом, заместителем его является мэр Москвы Ю. М. Лужков. В Совет входят крупнейшие специалисты, деятели культуры и искусства, в частности президент РААСН А. Г. Рочегов, писатель В. А. Солоухин, известный петербургский скульптор М. К. Аникушин. Действует также Комиссия по художественному убранству Храма Христа Спасителя, председатель которой - митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий. Среди членов Комиссии академик архитектуры А. В. Иконников, президент Академии художеств Н. А. Пономарев, министр правительства Москвы А. С. Матросов, скульптор М. К. Аникушин, протоперей Герасим Иванов.

Для желающих поддержать благородное дело восстановления храма и внести свои пожертвования сообщаем специальный счет Московской Патриархии: корр. счет № 428161100 в Ленинском отделении Мосбизнесбанка, р/с

№ 701415, MФO 201188.

# Московский университет: к гармонии веры и разума

(посвящается празднованию дня памяти мученицы Татианы)

И вот Дом молитвы под одним кровом с домом любомудрия. Святилище тайн приглашено в жилище знаний и вступило сюда и здесь основалось и утвердилось своими тайнодейственными способами. Видно, что религия и наука хотят жить вместе и совокупно действовать к облагораживанию человека.

Из Слова Святителя Московского Филарета при освящении университетской церкви во имя святой мученицы Татианы

Московский государственный университет празднует свои «именины» 12/25 января, в день памяти святой мученицы Татианы, издавна считающейся покровительницей первого в России светского высшего учебного заведения, а через него - и всего российского студенчества. В этот день, «генваря 12, года от Рождества Христова 1755», Указом императрицы Елизаветы Петровны был учрежден Московский университет и при нем две гимназии: для детей дворян и для детей разночинцев. «Всякое добро, - говорилось в Указе императрицы, - происходит от просвещенного разума, а напротив того зло искореняется...».

Татьянин день скоро превратился в весельй студенческий праздник, совпадающий с началом зимних каникул: катание на санях, розыгрыши почтенных преподавателей, братские пирушки... Даже полиция смотрела сквозь пальцы на чудачества подгулявших студентов. По воспоминаниям писателя Н. Д. Телешова, «вся Москва знала, что в Татьянин день будет шумный праздник университетской молодежи, пожилых и старых университетских деятелей, уважаемых профессоров и бывших студентов врачей, адвокатов, учителей...».

Сердечное, едва ли не дружеское отношение к христианской святой –

> ...приходит она, С морозу румяна, Святая Татьяна... – (С. М. Третьяков)

нисколько не умаляло ее благоговейного почитания, а, напротив, способствовало ему. 12 января Божественная литургия в университетском Татьянинском храме не-

пременно совершалась архиереем, часто Первосвятителем, при большом стечении духовенства и мирян. Прихожанами храма во имя святой мученицы Татианы были многие славные деятели российской науки и культуры.

На первый взгляд может показаться удивительным, что покровительствует ведущему высшему учебному заведению страны не святитель или преподобный, не ученый муж или многомудрый проповедник, а мученица. Но, по словам настоятеля храма во имя святой мученицы Татианы, выпускника филологического факультета МГУ, доцента Московской Духовной академии священника Максима Козлова, теперь, по прошествии времен лихолетья, мы явственно можем увидеть в этом Промысл Божий. Университетская домовая церковь сама должна была пройти мученическим путем, путем страданий, надругательств и осквернения.

История Татьянинской церкви свидетельствует, что и в XVIII веке, и после того, как храм сгорел во время сильнейшего пожара 1812 года (а восстановлен был только в 1837-м), находились противники устроения дома Божия в «храме науки». К сожалению, далеко не добрые традиции вольнодумства, свойственные поверхностно образованной части русской интеллигенции, нашли печальное продолжение и в наше время - на этот раз «прогрессивная общественность» стаивала «храм искусства». Дело в том, что в 1958 году здание, где до 1919 года располагалась домовая церковь, было передано студенческому театру МГУ. На месте, где когда-то находился алгарь.



Январь 1995 года, первые дни после возвращения храма святой мученицы Татианы православной общине Московского университета. Настоятель храма священник Максим Козлов с ректором МГУ В. А. Садовничим и членами Ученого совета университета

устроили сцену... Но, увы, даже жестокие реалии безбожных времен бледнеют перед кощунством совсем недавним: вопреки принятому 20 декабря 1993 года решению Ученого совета МГУ о воссоздании домовой церкви святой мученицы Татианы, театр, являющийся самостоятельным юридическим лицом и ведущий в последнее время активную коммерческую деятельность, отказался переезжать в предоставленное помещение - ведь здание, возвращенное храму, находится в самом центре Москвы, на Манежной площади. Средства массовой информации печалились по поводу «гонений на культуру, талантливую творческую молодежь». Больше года продолжалось противостояние, и все это время в помещении, юридически уже считавшемся храмом, шли, мягко говоря, не согласующиеся с понятиями о нравственности спектакли, проведена была выставка собак, функционировало кабаре... Справедливость в конце концов восторжествовала - уже год в Татьянинской церкви совершаются богослужения. А боль и горечь остались: как преодолеть

«мерзость запустения» в душах людей, считающих себя интеллектуальной и творческой элитой России?

Впрочем, надо отдать должное профессорам и преподавателям МГУ: в шумихе вокруг студенческого театра практически никто из них не участвовал, поскольку питомцы университета отличаются серьезным образованием, естественно предполагающим высокий уровень культуры, знание истории и трезвость мысли. Даже те, кого, кроме симпатии или уважения, с Церковью ничто не связывает, были на стороне православной общины. Многие прихожане Татьянинского храма благодарны членам Ученого совета и ректору В. А. Садовничему за сочувствие и моральную поддержку - на большее в сложившейся тогда обстановке рассчитывать не приходилось.

Год, прошедший со дня первого богослужения в домовой церкви МГУ, показал — храм университету нужен. И пусть на будничной службе прихожан пока совсем немного — гораздо большее число людей приходит поговорить со священ-

никами, поделиться своей болью или недоумением. Настоятель храма и недавно рукоположенный священник Владимир всегда готовы утешить Вигилянский страждущих и помочь советом: поистине тернист путь к Богу для душ, обогатившихся (и отяготившихся) земной премудростью... Может быть, несколько легче студентам, ищущим Истину со свойственной юности энергией. Однако беседа с членами редколлегии университетской газеты «Татьянин день» - пока единственного студенческого православного издания в России - показала: тех, кто действительно ищет, сегодня не так уж много.

— Мне кажется, учеба в университете может подвигнуть человека либо к тому, чтобы он серьезно задумался над смыслом бытия, пришел к вере, либо, наоборот, отошел «на страну далече», возгордившись своей ученостью или увлекшись богемным окружением, — говорит Владислав Томачинский, студент V курса филологического факультета, главный редактор газеты. — Часто хочется закрыть глаза на то, что происходит вокруг, но мы не считаем нужным всего бояться и от всех запираться по причине «последних времен». Слава Богу, пока еще можно го-

ворить о Церкви, о вере, о Христе. Мы думаем, что наш крест именно в благовестии (которое, конечно, не должно походить на сектантскую агитацию). Ведь при общем равнодушии к «вечным вопросам» многие студенты все-таки гораздо больше симпатизируют Православию, нежели иным конфессиям, вполне обоснованно замечая, что Православная Церковь дает человеку развиваться свободно, а не посягает на его внутренний мир, навязывая что-то. Наша задача – жить так, чтобы евангельская радость, о которой мы говорим, не была нарочитой и фальшивой, а стала для нас самих совершенно естественной. Ведь до сих пор в сознании некоторых православный человек - это мрачный тип, изможденный молитвами и постом...

Сознание в университете, надо сказать, постепенно меняется. Уже несколько лет в программе нет дисциплины под названием «научный атеизм»: теперь студенты изучают религиоведение. Большинство преподавателей сочувствуют Православию и пытаются что-то передать своим питомцам, но, увы, не всегда благие намерения приводят к благим результатам. Не так давно, например, руко-



Наломническая группа из Московского университета в Псково-Печерском Свято-Успенском монастыре



25 января 1996 года. Молебен в храме святой мученицы Татианы

водитель семинара по религноведению предложил студентам, желающим сдать зачет, выучить наизусть «Отче наш» и «Верую». Казалось бы, прекрасная идея – ведь в святоотеческих сочинениях описаны случаи, когда и не вполне осмысленное призывание Имени Божия являлось спасительным. Но педагог не учел, что далекие от Церкви «поные дарования» легко могут превратить святые слова в повод для кощунственных насмешек и богохульства, упражняясь друг перед другом в острословии... Серьезный повод задуматься для тех, кто надеется на «массовый эффект» религиозного просвещения.

Не в одночасье совершается сложный и болезненный переход от гонений на веру – под «научными» вывесками и от имени науки – к союзу веры и разума. Но уже первые шаги навстречу друг другу показали, насколько плодотворным может быть сотрудничество.

8 декабря 1993 года в Московском государственном университете состоялось официальное открытие и представление Православного Богословского института имени Святителя Тихона, Патриарха Все-

российского. Сегодня Свято-Тихоновский Богословский институт - ведущий центр религнозного образования для мирян, насчитывающий около 1500 студентов и примерно 200 преподавателей, 40 из которых - выпускники МГУ. Университет бесплатно предоставляет Богословскому институту аудитории (в наши дни помощь поистине неоценимая!), дает его студентам возможность пользоваться библиотекой; регулярно проходят совместные научные конференции и другие мероприятия, например ставшие весьма популярными Сергиевские чтения. Студенты МГУ, в свою очередь, получили возможность приобщиться к учению Православной Церкви - вход на лекции Богословского института свободный.

Ректор Свято-Тихоновского Богословского института, выпускник физического факультета МГУ протонерей Владимир Воробьев, имеющий богатый опыт духовного окормления молодежи, считает, что это особая категория паствы, которая не может жить в Церкви, не развиваясь, — молодежь всегда хочет учиться и больше знать о вере, которой посвящает свою

жизнь. По словам отца Владимира, именно благодаря молодым членам церковной общины удалось создать православную гимназию, большую воскресную школу, участвовать в организации Свято-Тихоновского Богословского института.

Отец Владимир рассказал, что многие обращаются за помощью в Богословский институт, поскольку проблема духовного образования, особенно в удаленных от Москвы епархиях, сейчас стоит настолько остро, что поле деятельности в этой области для любого священнослужителя поистине безгранично. Сейчас филиалы Свято-Тихоновского Богословского института открыты в Кемерове, Екатеринбурге, Архангельске, Йошкар-Оле, Уфе и даже за границей, в Вильнюсе; идут активные переговоры по этому вопросу с Ярославской епархией (причем инициатива открытия филиалов в большинстве случаев исходила от рядовых священников и была поддержана епархиальным священноначалием). Деятельность, связанная с открытием филиалов, сопряжена с большими трудностями, но руководство Богословского института считает своим долгом проконсультировать желающих и поделиться накопленным опытом, предполагая, что филиалы станут семенем духовного просвещения в епархиях и в дальнейшем, когда появятся свои кадры, превратятся в самостоятельные учебные заведения.

По мнению отца Владимира, молодежь жаждет активного, а не формального участия в церковной жизни. Но встречается, к сожалению, и потребительское отношение, особенно в последнее время. Недопустимо, чтобы молодой человек приходил в церковное учебное заведение лишь за получением знаний.

«Мы стараемся не просто дать студентам хорошее образование, — отметил ректор Богословского института, — но и духовно взрастить тех, кто действительно имеет решимость стать полезным Церкви. Донести до других смысл веры можно, только когда это является актом любви, откликом на просьбу о помощи заблудшей души, ищущей Истину».

Готовность поделиться с другими тем, что приобрел, воспринмчивость и открытость для диалога всегда были при-

сущи неповторимой атмосфере студенческого братства. Хочется надеяться, что память о ней сохранил в сердце каждый, чья юность совпала с учебой в высшем учебном заведении. Сложна нынешняя жизнь, и с каждым днем все явственнее «знамения времен»... Не случайно именно к молодежи обращены слова Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия: «Уверен, что история не предоставит нам времен более удобных для того, чтобы приумножать и укреплять Церковь Христову»\*. Глубокая и осмысленная приверженность Истине в соединении с горением веры способна творить чудеса - об этом напоминает нам мученический подвиг юной диакониссы Татианы, дочери римского патриция, пострадавшей за Христа 1770 лет назад.

Святую мученицу Татиану особо почитают и в московском храме Всех Святых, что в Красном селе: здесь уже три года пребывает привезенная из Свято-Успенского Псково-Печерского монастыря ее икона с частицей мощей. Неудивительно, что среди прихожан этого храма, расположенного на территории бывшего Ново-Алексеевского монастыря, много студентов и выпускников МГУ. Сам настоятель, священиик Артемий Владимиров, закончил филологический факультет Московского университета.

– Университет, безусловно, послужил моему воцерковлению, – считает отец Артемий. – Вся настоящая гуманитарная культура так или иначе приводит к познанию истинных, непреходящих ценностей бытия. Вспоминаю с любовью alma mater еще и потому, что мне посчастливилось встретить преподавателей, профессуру старой русской школы, которая устояла против «советского образа мышления», а потому смогла и нам, «птенцам» конца XX столетия, даровать то, что составляло ее богатство.

Современный университет – явление разнородное. Думаю, что самая насущная проблема для него сегодня – проблема нравственности. Сейчас все так приземле-

<sup>\*</sup> Из Обращения Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия к Съезду православной молодежи, проходившему в Новосибирске 6–10 июля 1995 года.

но, жизнь столь сурова, что юные и, конечно же, не лишенные честолюбия сердца быстро теряют цельность, чистоту. Людей, не укрепленных нравственно, пребывание в высшей школе попросту развращает и отбрасывает назад. К сожалению, наблюдая за нашими прихожанами, я нередко вспоминаю святоотеческие изречения, напоминающие, что одним из самых опасных недугов, которым подвержена человеческая природа, является гордыня ума - болезненное состояние души, когда человек слепо доверяется суждениям своего ограниченного рассудка и оценивает все явления как видимого, так и невидимого мира в тусклом свете этого слабого светильника. Ведь в нравственной жизни принцип относительности «не работает», точнее, действует разрушительно на личность человека. В этом смысле многим из нас университетская школа послужила не во благо.

Очень хотелось бы пожелать себе самому и всем, кто имеет прямое или косвенное отношение к науке, университету, евангельского жительства: выправления жизни по заповедям Господним. Глубоко верю, что никаких непримиримых противоречий между положительным знанием о мире и духовной тайной нашего бытия нет и быть не может; более того, убежден, что сейчас мы особенно остро переживаем нужду в православных мыслителях.

Каждый из них, несомненно, должен быть профессионалом в своей области. Стыдно, неприлично, нехорошо быть дилетантом от математики, от биологии, от истории. Профессиональные качества, творческое владение предметом ценятся среди всех людей – тем паче должно требовать профессионализма, когда речь идет о христианском просвещении. Дурно снятый фильм, свидетельствующий о

Православии, может явиться «антипроповедью». Посредственное стихотворение на Божественную тему скорее послужит во вред, а не на пользу взыскательному читателю. Наспех сработанная статья в защиту Церкви, содержащая в себе методологические или фактические ошибки, может уличить автора в желании разорить, а не создать. Поэтому очень хочется пожелать всем нам, тем, кто волей Божией поставлен на служение просвещения, серьезных, глубоких и смиренных самокритичности, сознания ограниченности своих сил, умения учиться у наших воистину великих предшественников. И конечно же, надежды на Божню благодать, которая восполняет недостающее и дарует победу.

\* \* \*

25 января 1995 года, в день памяти святой мученицы Татианы, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий совершил Божественную литургию в Успенском соборе Московского Кремля и отслужил торжественный молебен в храме во имя святой мученицы Татианы, домовой церкви Московского университета.

Его Святейшество тепло поздравил руководство, профессоров, учащих и учащихся МГУ с днем памяти Небесной покровительницы этого высшего учебного заведения и всего российского студенчества, поделился радостью по поводу возвращения в нынешнюю жизнь исконных традиций празднования Татьянина дня. Святейший Патриарх Алексий пожелал всем присутствующим твердого упования в своем жизненном крестоношении на помощь Божию и молитвы святой мученицы Татианы.

Е. ЖИТЕНЁВА

#### Время строить храмы

На окраине Москвы, в Марыше, 11 декабря 1995 года состоялась закладка камня для строительства храма в честь иконы Божией Матери «Утоли моя печали».

«Проезд закрыт! Объезд по Батайскому! Демонстрация идет!» – объявлял со-

трудник ГАИ. В начале Новочеркасского бульвара — центральной магистрали микрорайона Марьино — действительно появилась процессия. Но вместо транспарантов — хоругви и иконы, в руках у людей не шары, не цветы — свечи. В цер-

ковном богослужении многое сохранилось еще с древних времен: и пение, и одеяния, и фимиам кадильниц. В храме это привычно для глаз. Но когда священники в фелонях, днаконы в стихарях появились на улицах Марьина, то жители удивлялись как дети и, забыв все дела, присоединялись к шествию или останавливались в недоумении. «Храм, храм вам идем строить, камень закладывать, объясняла прохожим бойкая старушка, иконе Божией Матери «Утоли моя печали». Жертвуйте на храм, ради спасения души вашей помогите Церкви...».

«Утоли болезни многовоздыхающия души моея, Утолившая всяку слезу от лица земли, Ты бо человеком болезни отгоншии и грешных скорби разрушаещи, Тебе бо вси стяжахом надежду и утверждение, Пресвятая Мати Дево». С пением тропаря благоговейно несли верующие образ Богородицы, который православные по традиции любовно называют «Утоли моя печали». А история этой иконы уходит в XVII век...

Украина. После заключения унии с Римом польские власти начали открытое гонение на Православие, желая полностью уничтожить его. Православных не допускали к государственной деятельности, не давали разрешения на занятия ремеслами; на крестьян, находившихся в зависимости от панов, налагали дополнительные повинности. Отбирали храмы, изгоняли священников...

И даже после обязательств молодого короля Владислава IV, занявшего польский престол в 1633 году, возвратить полноту прав исповедующим «греческую веру» ничего не изменилось. Церкви обращались в костелы или передавались торговцам-иудеям, банды шляхтичей нападали на уцелевшие православные храмы, избивали духовенство, сдирали оклады с икон и демонстративно пропивали их в местных кабаках. Но православные верующие не шли в униатские храмы. Они жили надеждой на воссоединение с православной Москвой.

Удивительно поворачивается ныне колесо истории: через три века все повторяется с новой силой. Вновь на Украине гонимы православные, и вновь они ищут

спасения в Москве, как и в XVII веке. Тогда, в 1640 году, в столицу пришли беженцы и принесли с собой святыню – образ Божией Матери «Утоли моя печали». Она плачет, скорбит, молится за всех, кому негде больше искать помощи, как только у Господа.

Существует предание о чудотворной силе этой иконы. Тяжелые страдания пришлись на долю одной москвички. На лечение тяготившей ее болезни она истратила все состояние, но не исцелилась. Она молилась об исцелении Божией Матери, и молитва ее была услышана. Однажды в необыкновенном видении ей было указано место, где она должна найти нкону. Женщина отыскала в Москве храм Николы в Пупышах, как ей было открыто, вместе со священником поднялась на колокольню, хотя это было очень тяжело для нее, и вот на указанном месте, в пыли, среди хлама, увидела образ Богоматери с Младенцем. Был отслужен молебен, а позже выстроили придел в честь этой иконы. Женщина эта выздоровела, как и многие другие болящие, которые приходили приложиться к новообретенной святыне. А произошло это в 1760 году, зимой, 25 января - этот день и стал днем общецерковного празднования Богородице ради иконы «Утоли моя печали». Из-за ветхости иконы с нее был сделан список. Когда в начале XX река в Москве рушились храмы, та же участь ждала и «Николу в Пупышах», и образ перенесли в Кузнецкую слободу, тоже в храм Святителя Николая, где она пребывает и по сей день.

А недавно современный художник написал еще один список с образа «Утоли моя печали» — эту икону и увидели жители отдаленного Марьина.

...Процессия пересекла Люблинскую улицу – границу, отделяющую «старый» район от новостройки, – прошла вдоль забора с надписью «Метрострой» и остановилась у только что выкопанного котлована.

«Благословен Бог наш всегда, ныне и присно и во веки веков!» — начал молебное пение протоиерей Владимир Чувикин — настоятель Никольского храма Николо-Перервинского монастыря, что находится

по соседству – в Печатниках. Крест православный отныне будет освящать и эту, казалось бы, оставленную Богом землю. Ведь ни для кого не секрет, что район этот возводится на территории бывших полей аэрации. Экологи возмущены. Но людям-то что делать? Надо же где-то жить! Вот и молились все усердно пред образом Богородицы, просили о помощи, о пособлении...

Николай Николаевич Лобанов, супрефект муниципалитета «Марьино», рассказывает:

- Получилось так, что жители этого района обратились к нам с просьбой о строительстве храма. Мы написали в Патриархию. И Патриархия по нашей инициативе организовала здесь общину, поскольку без этого у нас не принимали заявку на строительство церкви. Община собралась в стенах Николо-Перервинского монастыря под началом отца Владимира. 7 февраля 1995 года (25 января по старому стилю) состоялось первое собрание будущих прихожан, а это был как раз праздник в честь иконы Божней Матери «Утоли моя печали». К сожалению, градостроительных наших

церкви не предусмотрены. С трудом удалось нам этот храм вписать в сложившийся строительный комплекс. Но мы договорились с архитекторами, и они запланируют храм по всем законам градостроительства.

Конечно, такие пейзажи, какие мы видим на старинных городских картинках и фотографиях, — маковки куполов, шпили и золотые кресты высятся над невысокими домами, — в наше время уже невозможны. Теперь среди многоэтажек затеряться может даже колокольня Ивана Великого, выше которой в старину строить не позволялось. Но ведь не главное, чтобы храм был виден всему миру, чтобы о нем писали, им восхищались. Главное, чтобы дорогу к храму знали сердца человеческие.

Пока актив общины строящегося храма находится в Николо-Перервинском монастыре. Но есть уже свой счет, вот его реквизиты: АБ «Лефортовский», текущий счет № 701526, отд. 2 Марьино, МФО 201207, уч. 33, храм Божией Матери «Утоли моя печали».

А. ЛЮБЕЗНОВА

#### Возродим святыню

Есть в России древний городок – поселок Лотошино недалеко от Твери. Здесь жили князья Мещерские, бывал в этих местах Пушкии. Князьями Мещерскими рядом с их родовым поместьем был возведен великолепный Спасо-Преображенский храм, разрушенный в советское время. И до недавнего времени в Лотошинском районе ни одного действующего храма не было. Теперь православным передана церковь Михаила Архангела в селе Никулино Городище – один из древнейших храмов Руси, через два с небольшим года ему исполнится 600 лет.

Три года назад в Лотошине образована православная община, которая поставила для себя задачу – возвести в поселке новый храм.

Руководит общиной со дня ее основания Т. М. Шелудякова, человек творческий, энергичный, с судьбой, которую не

назовешь легкой, но не утративший оптимизма и, что самое главное, обретший веру.

- Татьяна Михайловна, расскажите, как вы оказались во главе православной общины?
- Обозначить начало этого пути можно было бы, наверное, так: неосознанный порыв души и профессиональный интерес. Когда я была директором районного Дома культуры, у меня возникла мысль о создании клуба «Русское наследие», где могли бы бывать и люди верующие, к числу которых я сама теперь, к великому моему счастью, принадлежу. До того все члены моей семьи, в том числе и я, не были даже крещеными. В детстве, когда окрестили старшую сестру, отца исключили из партии, а мать-учительница чуть было не «вылетела» из школы. Благоприятные возможности для Крещения появи-

пись лишь спустя много лет, когда уже подросли свои дети.

Женщины, которые приходили вечерами в клуб «Русское наследие», помогли мне обрести веру, и я им очень благодарна за это.

 Со времени появления общины в поселке заметно оживилась духовная жизнь.
 Но, наверное, еще много трудностей?

- Трудности только укрепляют дух. Многое уже и удалось. При поддержке руководства района нам предоставили временное помещение, где не менее двух раз в месяц совершаются службы. Приобретено много церковной утвари, богослужебные книги, создан свой церковный хор. На месте разрушенного Спасо-Преображенского храма возведен памятный крест, открытие которого было в прошлом году, на праздник Преображения Господня, с участием митрополита Волоколамского и Юрьевского Питирима. А в нынешнем году праздник Преображения был ознаменован проведением в поселке выставки Союза художников «Русь православная».
- Как вам удается в этом небольшом и не очень приспособленном помещении проводить такую разносторонного работу?
- С Божией помощью. Порой и сложности всякие бывают, а отступать назад уже нельзя. Многим людям мы помогли обрести православную веру, открыли истинность этого пути. Мы сами иногда изза недостатка нужных знаний затрудняемся в ответе на тот или иной вопрос и чувствуем тогда себя беспомощными, как сироты без постоянного пастыря. Но грех жаловаться, общине помогают. И Волоколамское благочиние, и Иосифо-Волоцкий монастырь. Духовная нива продолжительное время не возделывалась. Между тем интерес к вере растет. Люди нуждаются в освящении своей жизни через святые Таинства Церкви и надеются на спасение душ своих по милости Божией. Нашей православной общине очень нужен постоянный священник. Мы бы дружно помогали ему. Люди у нас хорошие.

- Расскажите, пожалуйста, об отношеіни местных властей к вашей деятельпости.
- Поначалу чувствовались сомнение, недоверие, непонимание. Сейчас все иначе. Община собирается строить храм, а без поддержки властей об этом и мечтать бы не пришлось. Не все, конечно, гладко. Но мы понимаем, что времена теперь не из лучших. Район наш небольшой, финансирование слабое. И все-таки взаимопонимание найдено. Выделен участок земли, разрабатывается проект церкви деревянной, что по силам. Участок земли под строительство хотя и находится в центре поселка, но есть трудности с его освоением - следовательно, предстоят дополнительные расходы. Необходима помощь.

#### - Какая именно?

– Нужно, например, платить компенсацию хозяевам сносимых ветхих домов. Это не один десяток миллионов рублей. Подсыпка песчаной подушки – тоже проблема. Собираемся попросить о помощи воинские части. Нужно-то всего пятьшесть самосвалов с шоферами. На месяц работы. Мы бы обеспечили военнослужащих на период работы необходимым. Да и мало ли существует других проблем?! Но есть самое главное – вера в то, что построим церковь, и желание сделать все возможное для возрождения духовной жизни наших земляков.

Вот так, вкратце, обстоят дела у православной общины поселка Лотошино. Хочется обратиться к читателям журнала: возможно, вы сможете предложить помощь. Можно написать Т. М. Шелудяковой по адресу: 143800, пос. Лотошино Московской области, совхоз им. Кирова, д. 20, кв. 11. Телефон: 8(095) 1-27-57. Денежные средства перечислять на р/с 000701903 Лотошинского отделения МАКБ «Возрождение».

А. ЛЫСКОВ

## Протоиерей Ливерий ВОРОНОВ

6 декабря 1995 года на 82-м году жизни после тяжелой продолжительной болезни скончался доктор богословия, старейший профессор Санкт-Петербургской Духовной академии и семинарии, почетный профессор Санкт-Петербургского Технологического института протоиерей Ливерий Воронов. Более полувека он отдал пастырскому служению, почти 35 лет — педагогической деятельности в Духовных школах, 30 лет — в звании профессора, 27 лет — в качестве заведующего кафедрой богословских наук. Эту должность он исполнял бессменно с момента образования кафедры.

Ливерий Аркадьевич Воронов родился 22 января 1914 года в г. Ораниенбауме (ныне Ломоносов) в семье служащих. С 1926 по 1930 год учился в ораниенбаумской Единой трудовой школе второй ступени (девятилетке), а после ее окончания - в школе фабричнозаводского ученичества Охтинского химического комбината, окончив которую получил специальность электрохимика. С февраля 1932 года работал в Государственном институте прикладной химии. В 1933 году поступил на факультет минеральной технологии Ленинградского химико-технологического института им. Ленсовета и окончил его в 1938 году по специальности «технология электрохимического производства», получив диплом I степени с отличием. После окончания института был оставлен в качестве научного сотрудника на кафедре физической химии, а через год зачислен в аспирантуру того же института.

Находясь вместе с супругой летом 1941 года у родителей в пос. Вырица и не имея возможности вернуться в Ленинград из-за отсутствия железнодорожного сообщения, Ливерий Аркадьевич начал служить псаломщиком в храме во имя святых мучеников Флора и Лавра в Оредежском районе. 24 апреля 1943 года он был рукоположен во диакона, через два дня - во пресвитера в Свято-Троицком кафедральном соборе г. Пскова, где и был оставлен в штате для прохождения священнического служения. В августе того же года отца Ливерия перевели в Свято-Афанасиевскую церковь г. Гдова. 22 октября 1944 года священник Ливерий Воронов был арестован в г. Таллине органами НКВД, об-



винен по статьям 58–1 «а» и 58–11 Уголовного кодекса и 15 января 1945 года приговорен Военным трибуналом к 15 годам лишения свободы. Отец Ливерий пробыл в заключении с мая 1947 года по 3 апреля 1955 года. 8 августа 1956 года Военный трибунал Ленинградского военного округа пересмотрел дело по обвинению Л. А. Воронова и отменил приговор Военного трибунала от 15 января 1945 года. Необоснованно репрессированный по политическим мотивам священник Ливерий Воронов был реабилитирован.

После освобождения отец Ливерий некоторое время проходил приходское служение в Богородском кафедральном соборе г. Вологды. С раннего возраста стремившийся к духовному образованию и занимавшийся богословским самообразованием под руководством видных иерархов нашей Церкви – митрополита Николая (Ярушевича), митропо-

лита Григория (Чукова), отец Ливерий поступил в Ленинградскую Духовную семинарию, после окончания которой продолжил свое обучение в Ленинградской Духовной академии. В 1961 году он защитил диссертацию на соискание ученой степени кандидата богословия на тему «Вопрос об англиканском священстве в свете русской православной богословской науки». После окончания академий был оставлен при ней преподавателем и профессорским стипендиатом. В 1964 году протоиерею Ливерию Воронову было присвоено звание доцента по кафедре истории западных исповеданий, в 1965 году звание профессора, а в 1968 году он был избран заведующим кафедрой богословских наук Ленинградской Духовной академии. В феврале 1971 года отец Ливерий защитил диссертацию на соискание ученой степени магистра богословия на тему «Православие, мир, экумена» (отдельные исследования и статьи по некоторым вопросам научнобогословской, миротворческой и экуменической деятельности Русской Православной Церкви). В 1986 году ему была присвоена ученая степень доктора богословия за совокупность научно-богословских трудов.

Наряду с преподавательской деятельностью отец Ливерий занимался углубленными богословскими исследованиями, связи с чем в сентябре 1962 года был приглашен на работу в Отдел внешних церковных сношений Московского Патриархата. С 1965 года он назначается членом Учебного комитета при Священном Синоде и членом Международной богословской комиссии по диалогу с Англиканской Церковью; с 1966 года - членом Центрального комитета Всемирного Совета Церквей от Московского Патриархата; с 1968 года – членом Комиссии «Вера и устройство» Всемирного Совета Церквей; с 1969 года - членом Комиссии при Священном Синоде по вопросам христианского единства, с 1989 года - постоянным членом Синодальной комиссии по канонизации святых Русской Православной Церкви.

Профессор протоиерей Ливерий Воронов являлся также членом Отдела изучений и членом Богословской комиссии Христианской Мирной Конференции. Он был участником Международной конференции православных богословов, состоявшейся в Бруклине, США, в 1970 году, и наблюдателем от Московского Патриархата на третьей сессии Второго Ватиканского Собора Римско-Католической Церкви.

Отец Ливерий принимал участие во многих собеседованиях, конференциях, диало-

гах с представителями Православных и инославных Церквей на различные богословские и социальные темы. Как доктор богословия не только по диплому, но и по содержанию и смыслу своей жизни, стал одним из ведущих и известных богословов не только в Русской Православной Церкви, но и в других Поместных Православных Церквах, в инославных Церквах и международных экуменических, церковных, богословских, миротворческих организациях, где трудился, являя своим служением инославному и секулярному миру духовные сокровища богословия и благочестия Святого Православия.

Профессору протоиерею Ливерию Воронову принадлежит множество научных трудов и большое число статей по богословской проблематике (список их насчитывает 131 наименование), опубликованных в «Журнале Московской Патриархии», в сборнике «Богословские труды», в журнале «Голос Православия». Статьи протоиерея Ливерия Воронова были опубликованы и в зарубежной прессе. В 1994 году был издан его курс лекций по догматическому богословию для студентов IV курса Санкт-Петербургской Духовной академии. В печати находится сборник проповедей отца Ливерия за 52 года его пастырского служения и курс лекций по догматическому богословию для студентов III курса Санкт-Петербургской Духовной академии.

Отец Ливерий не ограничивался только богословской, научно-исследовательской и педагогической деятельностью. Он следовал своему призванию — служить Господу Спасителю и Его Святой Церкви — и прошел путь от простого псаломщика до удостоенного многих высших церковных наград протоиерея храма во имя святого апостола и евангелиста Иоанна Богослова Санкт-Петербургской Духовной академии.

В долгой подвижнической жизни истинного ученого-богослова-пастыря было много трудностей, страданий и скорби, но также и глубокой радости творчества и ощущения веяния и действия всесильной благодати Божией, «всегда немощная врачующей и оскудевающая восполняющей». Протоиерей Ливерий Воронов, будучи человеком большой воли и силы духа, несмотря на сложности и немощи, неуклонно осуществлял служение высшему знанию — ведению Бога — боговедению и тем самым явил яркий пример подлинного православного благочестия и самоотверженного, бескорыстного служения богословской науке.

Последние годы жизни отца Ливерия

проходили в академии, где он жил, будучи прикован к постели тяжелой болезнью. Это не позволяло ему участвовать в жизни школы во всей полноте, но он все же продолжал принимать участие в учебном процессе, насколько мог, — читал лекции и проводил занятия со студентами сидя в постели.

Отец Ливерий умер вечером в канун дня памяти святой великомученицы Екатерины, имя которой носила его матушка.

Отпевание почившего пастыря состоялось 9 декабря в Иоанно-Богословском храме Духовной академии после Божественной литургии. Чин отпевания возглавил епископ Тихвинский Симон, временно управлявший Санкт-Петербургской епархией, произнес надгробное слово. Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий прислал на имя ректора академии протоиерея Василия Стойкова телеграмму: «Выражаю глубокое соболезнование Вам, профессорско-преподавательской корпорации, труженикам, студентам и воспитанникам Духовных школ в связи с кончиной старейшего профессора академии протоиерея Ливерия Воронова, много сил, знаний и трудов отдавшего образованию и воспитанию

будущих пастырей и тружеников церковных. Да воздаст ему Судия Праведный за его подвиг служения и да услышит почивший милостивое призвание Отца Небесного: рабе благий и верный, войди в радость Господа твоего! Вечная и благодарная память доброму пастырю, ученому, ревностному труженику богословской науки. Патриарх Алексий». Были оглашены также телеграммы соболезнования, присланные митрополитом Крутицким и Коломенским Ювеналием и митрополитом Смоленским и Калининградским Кириллом.

Погребен отец Ливерий на Волковском кладбище в Петербурге (на территории «Литераторских мостков»).

15 декабря, в девятый день со дня кончины отца Ливерия, в академическом храме была совершена Божественная литургия и отслужена панихида по почившем.

Да упокоит Господь душу раба Своего протоиерея Ливерия со святыми Своими в селениях праведных!

Священник Сергий РАССКАЗОВСКИЙ

## Памяти И. А. МИНАКОВА (1913 — 1995)

Господом утверждаются стопы человека, и Он благоволит к пути его.

Пс. 36, 23

Иван Алексеевич Минаков принадлежал к тем людям, которые многие годы верой и правдой служат Святой Матери-Церкви. Он завершил свой земной путь 9 (22) декабря 1995 года, в день, когда Церковь празднует Зачатие праведной Анной Пресвятой Богородицы. Господь призвал его к Себе на десятый день его 82-летия. Кончина его была трагической. В утро дня кончины он, как всегда, собрался и вышел из дома. Спешил на работу, а слышал он уже плохо – и попал под колеса грузового автомобиля.

Воспитанный в старомосковской семье с глубокими православными традициями, Иван Алексеевич с самых ранних лет хранил завещанную от отцов и дедов православную веру. В нелегкую эпоху пришлось ему жить и трудиться, но никогда не испытывал он ни сомнений, ни религиозных колебаний, с надеждой и верой (ибо «по вере и дается») преодолевая суету бытия. Вера поддерживала, молитва в храме смиряла и утешала.

Являясь в течение многих лет прихожанином храма в честь Воскресения Христова в Сокольниках, ставшего для него родным (именно там, в только что построенном и освященном храме, он воспринял благодать Святого Крещения в далеком 1913 году), Иван Алексеевич часто посещал и соборный храм в честь Богоявления Господня.

Вся жизнь И. А. Минакова была отдана издательскому делу.

В тяжелые военные годы он работал



наборщиком в типографии военного издательства, после войны – в редакции газеты «Московская правда» корректором, пока, наконец, в 1956 году Господь не привел его в редакцию «Журнала Московской Патриархии». Он стал трудиться на ниве Господней, под духовным окормлением тогдашнего Председателя Издательского отдела Московского Патриархата митрополита Николая (Ярушевича). Являясь соработником незабвенного А. В. Ведерникова, ответственного секретаря редакции, в деле переиздания книг Священного Писания и богослужебных книг, Иван Алексеевич затем становится ведущим сотрудником производственного отдела, пройдя на своем трудовом пути последовательно все ступени - от переносчика

правки (при своем отце, также трудившемся на рубеже 40-50-х годов в редакции нашего журнала) до заведующего производственным отделом при следующем председателе Издательского отдела — епископе Волоколамском Питириме (Нечаеве; ныне митрополит Волоколамский и Юрьевский).

От Священноначалия Русской Православной Церкви Иван Алексеевич за свою многолетнюю беспорочную службу получил высокие церковные награды — ордена святого равноапостольного князя Владимира и Преподобного Сергия Радонежского, а производственный отдел под его руководством был удостоен Патриаршей Почетной грамоты.

Но самой дорогой благодатной наградой, поистине ниспосланной ему свыше, считал Иван Алексеевич паломничество ко Святым местам Палестины и Святому Гробу Господню, которого он удостоился с группой иерархов, клириков и мирян Русской Православной Церкви летом 1994 года.

Отпевание почившего совершил 27 декабря 1995 года в храме Всех святых, что на Соколе в Москве, епископ Бронницкий Тихон в сослужении клириков храма. С почившим собратом пришли проститься многие сотрудники Издательства Московской Патриархии.

Венком на могилу Ивана Алексеевича Минакова да послужит стихотворение замечательного русского поэта XIX века А. Н. Апухтина, которое некогда прочитал автору этих строк сам Иван Алексеевич. Оно называется «К земному страннику». Иван Алексеевич был очень начитан и высоко ценил и любил русских поэтов-классиков; память его до самых преклонных лет хранила многие строки лучших поэтов.

Погребен Иван Алексеевич на Ваганьковском кладбище.

Господь да упокоит душу верного рабаз Своего Иоанна во Царствии Своем! Вечнаяз ему память!

A. YMHOB

### Слово на Рождество Христово

Чудо Божественного смирения

С Рождества Господа нашего Иисуса Христа началась великая история нашего спасения – возрождения к новой, высшей и вечной жизни. Вифлеемская звезда, приведшая волхвов из дальних стран к пещере пастухов, где родился Христос Бог, чудесно известила мир о невиданном для него явлении Бога во плоти, освятившем его и водворившем в нем вечные, совершенные и благодатные основы жизни, которых некогда лишились Адам и его потомство в своем грехопадении.

Рождество Христово - это не только чудо схождения Бога на землю, рождения Его от Духа Свята и Марии Девы, но и высочайшее, Божественное событие строительства духовного миробытия, предусмотренного от вечности Божиим Провидением. В Божественной Ипостаси Иисуса Христа, Господа нашего, Божеское естество соединилось с человеческим. На землю сошел Новый, Второй Адам, Богочеловек Иисус Христос, чтобы преобразить погрязший в страстях мир, искупить его от греха и вечной смерти и даровать вечную жизнь. В лице Божией Матери, Приснодевы Марии, человеческий род в чаянии спасения, к которому побуждали его святые ветхозаветные пророки, вошел в родство с Воплотившимся Сыном Божиим, став «сотелесным» Ему, Единому от Святой Троицы, Единородному с Отцом, Которым все сотворено. Не так ли понял и исповедал истину Воплощения Сына Божия святой евангелист Матфей, свое благовестие со слов: «Родословие Иисуса Христа» (Мф. 1, 1)? Боговоплощение было для всех: не только для Израиля, но и для языческого мира, для ближних и дальних, для чад запада, севера, юга и востока. После него образовался новый, совершенно особый. облагодатствованный род людей, общество верных, названное Церковью, которой даны великие обстования в земной и небесной жизни. Хотя она живет во времени, в земных условиях, но по иным, высшим и благодатным законам жизни, которыми члены ее духовно обновляются и приходят «в меру полного возраста Христова» (Еф. 4, 13).

Увидев славу Царства Христова на земле, какой не было от создания мира, ангельское небесное воинство, как близкое к тайне спасения, не могло сокрыть от людей своего торжества, которое выразилось в дивной хвалебно-благодарственной песне: «Слава в вышних Богу, и на земле мир, в человеках благоволение» (Лк. 2, 14).

Хотя этот небесный гими вначале слышали немногие люди, он стал для всех и на все времена выражением благодарения и поклонения Богу, всякое действие Которого есть проявление Его вечной любви и святой славы.

В чем же выразилась слава Воплотившегося Сына Божия? В Божественном смирении Его и невыразимой любви к миру. Смирение и любовь — это самые высшие и святые ценности жизни, и их явил нам Сам Господь Иисус Христос в Своей земной жизни, чтобы мы следовали Ему и не соблазнялись земными ценностями, которые уводят нас от истинной жизни, а то и губят совсем.

Духовные блага, которые дают человеку смирение и любовь, в учении Христа Спасителя занимают первенствующее место и поставляются выше земных. Они вечны, прекрасны, исходят от Самого Бога, а потому приносят настоящую радость тем, кто их ищет, трудится ради приобретения их. Вот гимн вечным благам, который был возглашен Христом Богом, Спасителем нашим, в заповедях Блаженств:

 Блажени нищии духом, яко тех есть Царство Небесное. – Блажени плачущии, яко тии утещатся.

 Блажени кротции, яко тии наследят землю.

Блажени милостивии, яко тии помиловани будут...

Но плотской человек мало ценит духовные блага жизни, страшится лишиться земных удовольствий, несмотря на то что они быстро исчезают и обманывают его. Для того чтобы отказаться от этих удовольствий, нужен подвиг, свободная жертва – во имя Того, Кто приходил на землю явить волю Божию о нас, Кто принес всего Себя, как Агнец, в Жертву за наше спасение. Награда дается доброхотному человеку, труждающемуся над стяжанием духовных благ – смирения и любви, которые явил Своим Рождеством Сын Божий.

Святитель Иоанн Златоуст, великий учитель и отец Святой Церкви, говорит: «Господь родился плотью, чтобы мы родились духом». Нам в жизни недостает именно Духа. Мы живем плотью, одними земными интересами, как будто Христос воплотился не для нашего духовного рождения. Оттого так скоро приходят к нам скука и уныние, от которых мы как бы заживо умираем. Возродимся же к жизни из смерти и тления. Жизнь – в заповедях Воплотившегося Сына Божия, которые сильны одухотворить и соделать

нас бессмертными, блаженными. Он дал нам и Свою Божественную пищу – в Та-инстве Святого Причащения Его Тела и Крови, чрез которое мы соединяемся с Ним по Его непреложному слову: «Ядый Мою Плоть и пияй Мою Кровь во Мне пребывает, и Аз в нем» (Ин. 6, 56). Что может быть выше этих Небесных благ, которые мы получили от Господа и Спасителя?!

Задача нам, как видим, предлежит весьма важная, спасительная и ответственная - родиться духом: перестать ради удовлетворения плотских страстей, полюбить смирение, как подлинное украшение жизни, и явить нелицемерную любовь к Богу, как своему Благодетелю и Отцу. Такое отношение к жизни изменит и обновит нас, одухотворит нашу жизнь, мы обретем новую силу и радостную полноту бытия. Будем глубоко верить в бесконечную и милосердную любовь Божию, какую явил нам Родившийся Господь Иисус Христос, и со смирением подражать этой Его святой любви в нашей жизни, как делали это тысячи и тысячи святых людей, которых Он прославил вечной славой в Царстве Отца Своего. Аминь.

Архиепископ Владимирский и Суздальский ЕВЛОГИЙ

### Слово в день памяти святой мученицы Татианы

Во имя Отца и Сына и Святого Духа! Поздравляю вас, дорогие отцы, братия и сестры, с нашим храмовым праздником в честь святой мученицы Татианы, пострадавшей от гонителей христиан 1770 лет назад. Кроме того, примите мои поздравления в связи с первой годовщиной возобновления богослужений в этом святом храме.

Ныне сугубый праздник не только для наших прихожан, не только для всех тех, кто носит святое имя Татиана, но и для тех, кто учит и учится в Московском уни-

верситете, а в их лице – для всех учащих и учащихся в высших учебных заведениях нашей страны.

С тех самых пор, как в 1837 году возобновленный и перестроенный храм при МГУ был освящен Святителем Филаретом, митрополитом Московским, он стал домом молитвы весьма достойных и прославленных сынов Отечества. Здесь молипись М. П. Погодин, И. С. Аксаков, В. О. Ключевский, И. В. Цветаев, царь-мученик Николай II и многие другие. Здесь отпевали Н. В. Гоголя, Т. Н. Грановского, С. М. Соловьева, С. Н. Трубецкого, А. А. Фета... Признание особого покровительства святой Татианы над студентами – знак особого Божиего благоволения.

Произнесено за Божественной литургией 25 января 1996 года в Патриаршем подворье—домовой церкви святой мученицы Татианы Московского государственного университета.

С другой стороны, мы верим также, что не без Промысла Божиего храм этот претерпел мученичество в годы небывалых за всю мировую историю христианских гонений, как бы повторяя страдальческий путь его небесной покровительницы. Одним из первых в Москве, то есть еще в 1918 году, он был разгромлен, духовенство его разогнано, его иконы и святыни разворованы, иконостас сожжен. Даже совсем недавно, всего лишь полтора-два года назад, вопреки решению ректората МГУ об открытии здесь храма, нашлись люди - и среди них были известные деятели культуры, - которые, демагогически прикрываясь демократическими лозунгами, пытались помешать свершиться исторической справедливости. Да простит их Господь, ибо, надемся, не ведают они, что творят...

Мы сегодня вспоминаем дивное житие святой мученицы Татианы. Вспоминаем, как во времена гонений на христиан в начале III века римскую диакониссу Татиану под страхом пыток заставляли поклониться языческим истуканам и как по молитвам святой капища с идолами Аполлона, Зевса и Артемиды разрушались, а статуи разбивались на мелкие куски. Как ее били, резали бритвами тело, терзали ее железными крючьями, выкалывали глаза, ввергали в огонь и бросали на съедение льву. И как эта святая мученица за свое твердое и непреклонное исповедничество удостоилась явления ангелов.

Многие не понимают, как святые мученики, тем более девы, могли терпеть гакие муки ради Христа. Откуда они брали силы? Ответ мы находим у апостола Павла: «Ибо по мере, как умножаются в нас страдания Христовы, умножается Христом и утешение наше» (2 Кор. 1, 5), и в другом месте: «С Ним страдаем, чтобы с Ним и прославиться» (Рим. 8, 17). И конечно же, без любви ко Христу, без веры в Него, без надежды на вечную жизны чуки эти, тем более добровольные, созершенно непонятны и совершенно бестмысленны.

Сегодня нет открытых гонений на кристиан. Но это не значит, что нас не тринуждают постоянно кланяться разного рода идолам. Для одних таким кумиром становится «новое мышление», идея гуманизма и борьбы за права человека; для других - идея «крепкого государства», с его диктатурой для собственных граждан и претензиями на мировое господство. Для одних – это возведенный на пьедестал горделивый национализм; для других - космополитизм, вовсе стирающий национальные черты. Для одних - революционный зуд реформаторства, для других - идеализированный мир эпохи «зрелого социализма». И наконец, для одних - это самодостаточное земное материальное благосостояние, для других обожествленное творчество и обезбоженное искусство, морок фантазий, принимаемых за высшее откровение.

Мы живем в мире устойчивых перевертышей. Вместо любви к Богу и к ближнему нам всякий раз навязывают идею «свободной любви»; вместо евангельских заповедей Блаженств нам предлагают «блаженства», достигаемые разного рода допингами, алкоголем и наркотиками. Вместо покаяния, без которого немыслимо спасение человека, нам подсовывают психоанализ и гипноз; вместо молитвы - колдовство, ворожбу и белочерную магию; вместо проверенного в веках великого христианского учения, утвержденного кровью исповедников и мучеников, нам подкидывают откровения новоявленных «пророков» и душевнобольных «апостолов».

Одно из серьезных испытаний, с каким сталкивается молодой горожанин вообще и студент МГУ в частности, — натиск инославных вербовщиков и эмиссаров тоталитарных сект. Именно им отдаются сейчас лучшие столичные концертные залы, стадионы, студенческие аудитории, библиотеки.

Но еще более страшным испытанием подвергаются или могут подвергнуться сами православные – это участие в навязанной «друзьями» Церкви Христовой дискуссии о границах Церкви, о пересмотре догматов, канонов, Церковного Устава и правил благочестия. К сожалению, расшатывание конфессиональных перегородок стало делом рук некоторых клириков и прихожан Русской Церкви,

как будто не проливалась реками кровь мучеников во имя незыблемости церковных догматов или во имя того, чтобы очистить Православие от ересей и сохранить Церковь от расколов.

Хранить себя от этих соблазнов – это уже большой подвиг. Но куда больший подвиг – бороться с гнездящимися в нас самих идолами. Если кто хочет уподобиться мученикам Христовым, пусть начнет войну с собственными страстями – с леностью, тщеславием, с немилосердием, чревоугодием, с осуждением, нетерпеливостью и многими другими нашими явными и скрытыми грехами. Великой помощью в этой борьбе будет наше участие в церковной жизни, ибо мы верим, что храм есть первая ступень от земли к Небу.

Храму святой мученицы Татианы при МГУ предстоит долгий путь восстания из руин: возвращение былой молитвенной атмосферы, восстановление прежнего иконостаса и архитектурного убранства, собирание по крупицам крепкой церковной общины. Без ваших молитв, без ваших попечений сделать это невозможно. Знаком сугубого покровительства мученицы Татианы этому храму явилось получение из Псково-Печерского монастыря двух частиц ее святых мощей. Будем же, братья и сестры, усердно молиться нашей отзывчивой предстательнице пред Господом - святой мученице Татиане. Аминь.

Священник Владимир ВИГИЛЯНСКИЙ

#### Слово в день памяти Святителя Василия Великого

Во имя Отца и Сына и Святого Духа! Сколь спасительны для нас заповеди евангельские, столь же назидательны примеры житий святых угодников Божиих, исполнивших эти заповеди. Сегодня Святая Церковь совершает литургию святого Василия Великого и празднует день памяти этого великого светильника Божия. Ревностный защитник Православия от арианской ереси, строгий подвижник благочестия, дерзновенный молитвенник, украшенный дарами Святого Дунеутомимый наставник паствы, устроитель богослужений и монашеской жизни, мужественный исповедник Христов во время гонений - даже трудно найти похвалу, которая могла бы показаться чрезмерной для Святителя Василия. Как повествуется в его Житии, один из его современников, преподобный Ефрем Сирин, услышав о Василии Великом, стал молить Бога, чтобы Тот показал ему Святителя духовно. Господь исполнил это желание, в видении преподобный узрел огненный столп, достигавший неба. и услышал голос: «Ефрем! Каким ты видишь этот огненный столп, таков Василий». Тогда преподобный Ефрем покинул свою пустыню и отправился в Кесарию Каппадокийскую, чтобы встретиться со

Святителем и получить от него духовное наставление. Придя в этот город в праздник Богоявления Господня, он подошел к храму и вместе с собравшейся паствой стоял, ожидая епископа. И вот преподобный Ефрем, этот строгий аскет, еще в юных летах ставший на путь иночества, долгим подвижничеством смиривший себя и в безмолвии достигший чистотым богопознания, видит Святителя Василия, с великой торжественностью идущего в церковь в белых одеяниях, в сопровождении клира и множества народа. Это торжественное шествие опечалило святого Ефрема. Зная, сколь пагубно действует на духовное устроение инока мир, он сказал своему спутнику: «Кажется, брат, мы напрасно трудились» - и, встав в углу храма, недоумевал, каким образом человек: пользующийся такой славой и честью может быть столпом огненным. Между тем, пока он так размышлял об увиденном, Святитель Василий, извещенный от Духа Святого, послал к нему своего ар хидиакона, говоря: «Иди к западным вратам церковным, там найдешь ты н углу церкви инока, стоящего с другим человеком. Скажи ему: "Войди в алтары ибо тебя зовет архиепископ"». Архидиа кон, с трудом протиснувшись сквозь толь

пу, передал эти слова преподобному Ефрему, но тот ответил: «Ты ощибся, брат! Мы - люди пришлые и незнакомы архиепископу». Архидиакон возвратился к святому Василию, который в то время изъяснял народу Священное Писание, и преподобный Ефрем увидел, что из уст говорившего Святителя исходит огонь. Спустя некоторое время Святитель вновь обратился к архидиакону: «Иди и скажи пришлому монаху тому: "Господин Ефрем! Прошу тебя, взойди во святой алтарь: тебя зовет архиепископ"». Когда посланный клирик передал эти слова, святой Ефрем прославил Бога и, сотворив земной поклон, сказал: «Воистину велик Василий, воистину он есть столп огненный и Дух Святой говорит его устами!»

Какое назидание можем мы извлечь из этого короткого житийного повествования? Давайте задумаемся, как могло получиться, что один великий святой и учитель Церкви чуть не соблазнился о другом великом святом? Не заключается ли здесь добрый урок всем нам? С какой легкостью мы иной раз беремся судить о наших ближних, об их поступках, об их достоинствах и недостатках, и сколь поверхностны порой оказываются наши суждения! Движимые самыми добрыми, как нам представляется, побуждениями, давая советы ближним, мы огорчаемся, если они почему-либо не следуют нашим советам. Обсуждая ближних, а порой и осуждая их, всегда ли мы задумываемся над тем, в какой мере наше мнение о них соответствует истине? Вспомним, что в трудных обстоятельствах жизни нам иной раз бывало трудно разобраться даже в самих себе, а ведь себя мы знаем гораздо лучше, чем кого бы то ни было. Что же касается другого человека, то, сколько бы мы ни превосходили его жизненным опытом или знаниями, одно

только то, что он носит образ Божий, делает его ничуть не проще нас. Господь, управляющий жизнью каждого, ведет его особым, только данному человеку свойственным путем, зависящим от устроения его души. Пути разных людей ко спасению могут различаться не в меньшей мере, чем пути к Богомладенцу Христу пастырей из окрестностей Вифлеема и волхвов, два года странствовавших вслед за чудесной звездою, ведшей их к Вифлеему. И разве не бывает так, что даже падения человека по Промыслу Божию способны послужить средством к совершенствованию, а кажущиеся достоинства на деле оборачиваются недостатками.

Полное и совершенное знание о человеке имеет один только Всеведущий и Всесовершенный Бог. Не будем же уповать на полноту нашего ведения, ибо стремление к постижению педоступного для постижения, по словам святителя Игнатия Брянчанинова, есть не что иное, как следствие ложного знания, составившегося из ложных понятий.

Будем внимать себе и не увлекаться стремлением к оценке других людей, помня, что эти наши оценки во многом бывают погрешительны. Будем всеми силами избегать осуждения, ибо что оно есть, как не клевета на ближнего. Будем чаще вспоминать слова молитвы преподобного Ефрема Сирина: «Господи, даждь ми зрети моя прегрешения и не осуждати брата моего», и тогда по молитвам Святителя Василия Великого, его же память ныне мы совершаем, Господь дарует и нам частицу той мудрости и любви, которыми в таком изобилии обладал этот вселенский учитель и Святитель Церкви Христовой. Аминь.

> Александр ЛЕБЕДЕВ, студент Московской Духовной академии

# из жизни православия

#### Встреча с архимандритом Иустином

Впервые я узнал об отце Иустине (Поповиче; † 1979) в конце 50-х годов, когда на философском факультете Белградского университета. Профессор богословия д-р Иустин Попович, бесспорно, был у нас лучшим знатоком творчества Ф. М. Достоевского. Говорили тогда о нем разное, в частности что профессор, начитавшись Достоевского, «тронулся умом», так что по распоряжению Патриарха был якобы отправлен в один из сербских монастырей. Увы, занятие Достоевским в то время было делом рискованным, так как творчество этого писателя, как и любого другого, предписывалось рассматривать с точки зрения марксистского учения. Так что отец Иустин, возможно, стал жертвой идеологов марксизма.

Скоро я закончил учебу и уехал за границу, где со временем узнал правду об отце Иустине и перестал верить в рассказы о его помешательстве. Тем не менее мои сведения о нем оставались очень скудными до тех пор, пока в конце 1974 года я не встретился с иеромонахом Амфилохием (Радовичем). В первые годы после войны он был моим товарищем по школе при монастыре в Мораче, в центральной Черногории, откуда мы оба были родом.

В день нашей встречи в Париже, в Свято-Сергиевском Православном Богословском Институте, где после многих лет служения в Греции он преподавал, иеромонах Амфилохий много рассказывал мне о старце Иустине, своем духовном отце и наставнике. По его словам, ныне он воплощает собой нашу Церковь и совесть нашего народа. Он показал мне книги отца Иустина, и среди них книгу о Достоевском, ставшую причиной гонений на ее автора. Вскоре, когда в Париж приехал А. И. Солженицын, мы с иеромона-

хом Амфилохием подарили ему эту книгу. Отец Амфилохий благословил Солженицына маленьким деревянным крестиком работы афонских монахов, на котором написал: «Александру, несущему свой крест».

Летом 1976 года, когда мы встретились в Белграде, отец Амфилохий повез меня повидать старца Иустина в монастырь в Челье, находящийся в сотне километров к юго-западу от столицы, близ города Валево.

Отец Иустин с двумя-тремя сестрами, предупрежденными о нашем приезде, ждал нас во дворе монастыря. Чернота его рясы и скуфьи подчеркивала белизну бороды, спадавшей ему на грудь. Он приветствовал нас, обменявшись с каждым троекратным объятием: «Мы уже беспокоились о вас, мать Гликерия звонила в Белград». Черты лица старца, как и велманеры его, были мягкими, но невысокая фигура казалась могучей, и, глядя на него, вы понимали, что перед вами прирожденный борец. «Слава Богу — подумал я, — именно такие люди нужны сейчар Православию».

«Долог и тернист путь, ведущий ы Вам, отец архимандрит», - ответил я на его слова. Он улыбнулся в бороду и меді ленной походкой, которая выдавала егс возраст, повел нас в гостиницу. Мы воз шли в просторную трапезную, украшен ную иконами Спасителя и святых – писа ла их монахиня монастыря сестра Анто нина. У нашего хозянна, которого я те перь смог лучше рассмотреть, был глубо кий теплый взгляд. На скуфье, надвину: той на лоб, серебрился маленький крест После молитвы отец Иустин благословил трапезу, и мы приступили к ужину. Про читав благодарственную молитву, мы вышли на террасу, где в наступившей ночи продолжили наш разговор. Несмотт ря на свои восемьдесят два года, старел обладал живым, ясным и проницатель

Опубликовано в переводе с сербского в журнале «Messager Orthodoxe» (Paris. 1981. № 88). Печатается в сокращении. – *Ред*.

ным умом. Он вел себя удивительно естественно, просто, на все реагировал живо и верно, что делало его замечательным собеседником.

Он спросил меня:

- Что происходит на Западе?
- Серьезной проблемой для Запада остается постоянное искушение раздвинуть и без того непомерно широкие границы личной свободы, ответил я. Эта свобода сегодня во всех областях вызывает беспокойство. На Западе находят сподтверждение слова Достоевского о том, что для человека нет ничего более невыносимого, чем свобода. Эта свобода приводит его к самоубийству.
- Это самоубийство, о котором Вы говорите, есть следствие богоубийства, на вападе заменили веру в Богочеловека вепрой в человека, — живо подхватил отец (Иустин. — А человек, хотя он и сотворен по образу Божию, несовершен и потому не может быть мерой всех вещей. Евролейский человек находится на грани дутомного краха, потому что он полагает, что может разрешить проблему жизни, не фрешив проблему смерти, а это невозможно.

Он замолк на мгновение, затем про-

– Воскресний Господь Иисус Христос – эдинственный, Кто победил смерть. Празославная Церковь – единственная исгинная Церковь, в которой Бог и человек эбразуют нераздельное единство. В этом жила Господа Иисуса Христа и сила кристианства. Господь установил божетвенный порядок во всем сущем и дал человеку ответ на вечные вопросы.

Было видно, что вера творит песнь в тупие отца Иустина. Она начала звучать вего душе в самом раннем возрасте, когта он был еще ребенком. Родился он в 1894 году во Вранье, в Восточной Сербии. Благое — таково было его имя в Срещении, молодым человеком поступил на богословский факультет Белградского инверситета. Его наставником был епижоп Николай (Велимирович; † 1956), наменитый писатель и проповедник, соторый очень скоро разглядел в своем ченике будущего стойкого борца за Травославие. Студент Благое во время первой мировой войны был призван в

армию санитаром и принимал участие в переходе через горы Албании, который предприняла сербская армия в конце 1915 года, чтобы избежать полного разгрома воинскими соединениями Венгрии, Германии и Болгарии, оккупировавшими Сербию. Испытания, которые он перенес, не только не поколебали его веру в Бога, но укрепили ее. Он решил исполнить свое давнее желание - принять монашество. В одном из храмов в г. Скодра он был пострижен в монашество с именем Иустин, а затем Митрополитом Сербским Димитрием (впоследствии Патриархом; † 1930) отправлен в Россию, «чтобы оправославиться». Монах Иустин прибыл в Петроград в 1916 году. Шесть месяцев провел он в Петербургской Духовной академии. Уезжая из России, он навсегда увез ее в своем сердце. Великие русские, прежде всего Достоевский и преподобный Серафим Саровский, отныне стали его духовными учителями.

По возвращении на родину отец Иустин начал активную деятельность как религиозный публицист. В 20-е годы он часто посещает Грецию, где в Афинском университете защищает диссертацию о преподобном Макарии Египетском. В то время он переводит на сербскохорватский язык сочинения святителя Иоанна Златоуста и публикует книгу «Философия и религия Достоевского», которая позже была дополнена и переиздана под названием «Достоевский, славянство и Европа». В те годы тесными узами духовной дружбы он был связан с митрополитом Антонием (Храповицким), который во время бедствия, обрушившегося на Россию, как и многие его соотечественники, нашел убежище на сербской

Утвердившись в незамутненном православном вероучении на основе Евангешия и святоотеческого наследия, отец Иустин в начале 30-х годов берется за создание монументального труда «Догматика Православной Церкви», где он выступил противником реформ в Церкви и тем самым вошел в конфликт с частью церковной иерархии, который со временем начал углубляться. Между тем его влияние в Церкви росло. Он был возведен

в сан архимандрита, но отказался от епископства, считая свои силы недостаточными для такого высокого служения.

Тучи сгущались над Европой. Убийство хорватами-усташами в 1934 году в Марселе короля Александра явилось началом новых бед для сербского народа, как и для большинства других народов Европы. К порабощению и расчленению Югославии фашистами прибавилась братоубийственная война, которая, особенно в созданной Гитлером марионеточной Хорватии, приняла характер геноцида сербского народа.

Как и всегда в прошлом, Православная Церковь полностью разделила участь своего народа: четыре епископа, сотни священников были убиты. Патриарх Сербский Гавриил (Дожич; † 1950) и епископ Николай - сербский Златоуст - были депортированы в Дахау, множество храмов осквернено, разграблено, разрушено, сожжено, иногда вместе с молящимися. В ответ на эти злодеяния отец Иустин, удалившись в монастырь Каленич, принимается за составление на сербскохорватском языке «Житий святых». Этот труд он продолжал на протяжении долгих лет в монастыре Челье, где поселился вскоре после войны. В условиях победившей в Югославии коммунистической идеологии отец Иустин, несмотря на все ограничения, остался непоколебимым защитником веры, так что все живые силы в Сербской Церкви сплотились вокруг него. Официальная же линия отношений Сербской Церкви и государства была основана на компромиссе с коммунистической властью. Влияние Иустина – неутомимого защитника Православия - вышло далеко за пределы страны...

Отец Иустин рассказывал нам эпизоды из своей жизни. Когда рассказ касался испытаний, выпавших на долю сербского народа, голос его срывался, а взгляд затуманивался.

Говоря о современном положении православного мира, мы подошли к вопросу о роли А. И. Солженицына, за деятельностью которого отец Иустин следил и молился о нем, ежедневно поминая его на литургии.

Бог возложил на него великую миссию – подняться от рядовой жертвы ГУЛАГа до совести России, – сказал старец.

А отец Амфилохий продолжил:

- Значение писателя особенно хорошо понимаешь, когда думаешь о том, что в России в течение шестидесяти лет делали все, чтобы вырвать Бога из сердца человеческого и навязать всем марксизм и безбожие.
  - А Достоевский? спросил я.
- Бог даровал ему пророческую силу. Он предвидел страшные события нашего века и предупредил об их приближении. Его антигерои, как он сам их называл, Раскольников, Иван Карамазов, Ставрогин, Смердяков воплощение зла, которое торжествует сегодня в мире и человеке, подытожил старец задумчиво.
- А после Достоевского, без сомнения, идет Владыка Николай Велимирович, который лучше других распознал зло, обрушившееся на православный мир, сказал я.
- Да, святой Владыка боговдохновенный служитель Христа, - ответил старец, посветлев лицом. - Каким изуми тельным проповедником он был! Когда он говорил с крестом в руках, священнам дрожь пробирала тех, кто его слушал Его приходили слушать все, даже король-Александр, которого я не раз видел на проповедях Владыки. Святой Владыка отечески поддержал и ободрил меня в самом начале моего пути. Однажды, ве пору, когда появились его замечательные «Молитвы на озере», которые я радостно приветствовал в журнале «Христианская жизнь», он прислал мне Акафист Христу --Победителю смерти, переписанный егос собственной рукой, с дарственной надписью: «Иеромонаху Иустину от монаха Николая».
- Подумайте только: ведь тогда он был уже епископом! воскликнул старен и продолжал: Когда в 1941 году нацистские варвары разрушили нашу святую Жичу, они, конечно, арестовали Владыку Николая, который тогда занимал престол святого Саввы. Его привели к немецкому генералу, тот предложил емусесть, но Владыка Николай отказалсях «Мне незачем ни сидеть, ни разговари-

вать с теми, кто обратил мой народ в рабство». Владыка перенес заключение, изгнание и смерть вдали от любимой Сербии. Но он обрел Небесное Отечество, откуда он помогает нам свонми молитвами...

Рано утром меня разбудил звук колокола, призывавшего на Божественную литургию. Уже тридцать лет отец Иустин не пропускает ни одного богослужения. Несмотря на свой преклонный возраст, он считает для себя необходимым служить хотя бы раз в неделю.

При входе в церковь широким движением руки он осеняет себя крестным знамением. Вот отец Иустин и отец Амфилохий уже в алтаре. Мы видим их через Царские врата, завеса которых отдернута. Серьезный и сосредоточенный, с кадилом в руке, отец Амфилохий выходит через северные врата, кадит храм и предстоящих, затем уходит в алтарь, из которого отец Иустин высоким голосом возглашает: «Благословено Царство Отща и Сына и Святаго Духа, ныне и присно и во веки веков».

Началась Божественная литургия – вселенский гимн Богу...

После службы отец Иустин продолжал свои размышления: «Тайна мира есть гайна Логоса. Ведь тварный мир несет на себе отблеск Логоса. Как Господь сотворил мир? Через Божественные энергии, которые Он вложил в каждое Свое создание». Затем, показывая на ковер из живых цветов, расстилавшийся перед нами, он произнес: «Видите, сколько Божественной энергии в наименьшем из этих цветов: ведь нужно, чтобы они проросли из земли, расцвели - заголубели или заволотились. Каким образом, я вас спрапиваю, мельчайшее насекомое получило способность видеть и слышать? Откуда все это?!» Восхищение старца дыханием и грепетом Божественной в своей основе жизни было сродни восхищению ребенка. Мы провели так вместе с ним остаток

утра, которое он, если нет богослужения, посвящает, как и большую часть времени, трудам. Он завершил свою монументальную книгу «Жития святых» (в двенадцати томах) и сейчас работает над дополнением к «Догматике» и толкованием Евайгелия от Матфея.

Так как мы должны были уехать в тот же день, старец сократил свой обычный послеобеденный отдых, чтобы подарить нам еще один час общения. Мы встретились на гостиничной террасе с видом на церковь Святых Архангелов. Потекла как ручей речь старца. Я наконец понял, что он живет как бы в непрерывной литургии, в которой нет течения времени. Как и для Псалмопевца, Бог для него – Крепость, где он находится в укрытии, свободный от мирского зла. Душа его обрела Божественный мир, которого так не хватает нам. И духовное озарение старца распространилось и на нас.

Нам очень тяжело было расставаться с ним, и он всячески удерживал нас до тех пор, пока солнце не стало садиться за гору, возвышающуюся над монастырем. Когда мы уходили, я окинул взглядом окрестный лес и небо над ним. Это заметил отец Иустин. «Унесите с собой немного этой красоты», - сказал он, затем благословил нас и пожелал доброго пути. Мы пошли, а он стоял, крестясь, на том же месте, где мы его нашли накануне. Пока мы могли видеть его, он не переставал креститься. Отец Амфилохий, улыбаясь, сказал: «Я его хорошо знаю, он останется стоять там и креститься до тех пор, пока мы не достигнем горного перевала».

Когда мы миновали перевал Пресад, который отделяет Валево от Челье и откуда дорога поднимается к Леличу, родному селу Владыки Николая, мы увидели в небе над Сербией белые мирные облака. Господи, пошли мир на Сербскую землю!

Комнен БЕСИРОВИЧ, 1976 год

# Миссия Церкви в православном понимании: экклезиологические и канонические обоснования

Начиная разговор о миссии Церкви, необходимо определить содержание самого понятия «миссия».

В XIX веке Русская Православная Церковь в лице святителя Московского Иннокентия видела в миссии подвиг свидетельства о Христе, обращенного к людям, живущим в диких краях, когда необходимо «оставить родину и идти в места отдаленные, дикие, лишенные многих удобств жизни для того, чтобы обращать на путь истины людей, еще блуждающих в мраке неведения...»<sup>1</sup>. Отсюда проистекали формы организации миссионерской деятельности, сочетавшей в себе хорошо организованную структуру церковного учреждения и харизматическое служение выдающихся православных миссионеров: святителя Московского Иннокентия, архимандрита Макария (Глухарева), святителя Японского Николая, преподобного Германа Аляскинского и других.

В настоящее время можно выделить несколько подходов к определению сущности православной миссии.

- 1. Под миссией Церкви понимается неотъемлемая качественная характеристикае живого тела Церкви. Миссия Церкви священна. Это вся жизнь Церкви, но эта внутренняя жизнь Церкви основывается на «пограничных» отношениях «Церковь мир». В этом смысле каждый член Церкви призывается свидетельствовать о Христе, христианин значит, миссионер. Здесь мы можем наблюдать сходство в подходах к богословскому осмыслению миссии, например, с Американской Епископальной церковью, которая в своей Книге общих молитв определяет миссию Церкви как восстановлением «всех людей в единстве с Богом, друг с другом во Христе... по мере того, как она молится и возносит церковную молитву, проповедует Евангелие и поощряет справедливость, мир и любовь». Подобный подход мы находим и в документах Всемирного Совета Церквей, когда миссия Церкви понимается как примирение всех с Богом и друг с другом, как проповедь, учение и исцеление.
- 2. Миссия, или свидетельство, присуща природе Церкви и заключается в провозглашении Благой вести всему творению (Мк. 16, 15). Православная Церковь именуется Апостольской не только потому, что члены Церкви «утверждены на основании апостолов» (Еф. 2, 20), но и особенно потому, что через нее проповедь апостолов Иисуса Христа продолжается до сего дня и Церковь постоянно возрастает за счем своих членов. Она непрерывно растет как единосущная той Церкви, которая родилась в день Пятидесятницы, когда крестилось «душ около трех тысяч» (Деян. 2, 41).

Миссия, как апостольство, всегда составляла главнейшую из обязанностей церковных людей, как исполнение заповеди Господа Своим ученикам: «Итак, идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа, уча соблюдать их все, что Я повелел вам» (Мф. 28, 19–20).

3. Православное понимание миссии основывается также на тринитарном ее измерении. Источник миссии – в Пресвятой Троице, Которая выражает Себя через послание Иисуса Христа Отцом в Святом Духе (Ин. 20, 21–22). Это послание включено в план Домостроительства нашего спасения, «ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного, дабы всякий верующий в Него не погиб, но имел жизне

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Наставления Высокопреосвященного Иннокентия, бывшего архиепископа Камчатского, Курильского и Алеутского, нушаганскому миссионеру иеромонаху Феофилу // Церковные ведомости. 1903. № 3. С. 97.

зечную» (Ин. 3, 16). Отсюда смысл миссии Православной Церкви заключается в том, что она нацелена не только на передачу интеллектуальных убеждений, нравственных идеалов, но и на передачу опыта богообщения, жизни общины, существующей в боге. Тринитарное понимание миссии предполагает, что ее задача состоит в проекции на человеческие отношения отношений, которые существуют внутри Святой Гроицы.

- 4. Миссия Церкви имеет сокровенную связь с Воскресением Христовым, когда постолам было дано повеление идти научить все народы (Мф. 28, 18–20). Благовестие Церкви, таким образом, должно свидетельствовать о Христе как о Воскресшем осоподе и вводить в мир Его Царство «новое небо и новую землю» (Откр. 21, 1), воткрывающееся в совершении Евхаристии. Через литургию и исполнение заповедей происходит в силе Животворящего Духа Святого явление Самого Иисуса Христа как оспода и введение в мир действительного Царства Божия.
- 5. Православное понимание миссии предполагает, что вселенская миссия является эсхатологическим событием, когда Евангелие будет проповедано «до скончания века» Мф. 28, 20). Именно эта эсхатологическая перспектива определяет правильное взанмоотношение между миссией и национальной культурой. Ведь целью миссии всегда эстается преображение всего космоса человечества и природы по слову апостола Павла: «Да будет Бог все во всем» (1 Кор. 15, 28).

Поэтому миссия состоит в том, чтобы приближаться к миру, освящать и обновтить его, вкладывать новое содержание в старый образ жизни, принимать местные гзультуры и способы их выражения, не противоречащие христианской вере, преобразуя их в средства спасения.

В «горизонтальном» измерении различают внутреннюю и внешиюю миссию, согда под внешней миссией понимается как бы «заграничная» миссия, то есть по воей форме и пространственному нахождению развернутая или прямо «за границей» православно-христианского государства, или внутри государства, но среди этниченких групп, не являющихся православными. Под внутренней миссией понимают дейтвие по приведению в Православную Церковь тех, кто составляет как бы неправоглавное меньшинство (нехристиане, язычники, раскольники). Однако такое деление предполагает господство Православной Церкви в государстве.

Существуют и другие подходы к определению миссии, когда внутренней миссией тчитают миссию внутри формальных, официальных границ Православной Церкви, то я сть обращение к тем, кто как бы «числится» в Церкви, будучи крещен, но не просвещен, – такую миссию принято называть катехизацией. А под внешней миссией понискается в этом случае служение Церкви по распространению и утверждению духа ристианства вне формальных границ Церкви, что включает в себя приведение ко кристу людей через научение – оглашение – Крещение.

### Экклезиологические обоснования православной миссин

Согласно святителю Кириллу Иерусалимскому, Церковь названа ecclesia, так как вна призывает все народы — собирает их вместе. В православном богословии нельзя байти исчерпывающего определения Церкви, но можно найти описание того, что есть церковь. Как подчеркивает протонерей Георгий Флоровский, «невозможно начать с рормального определения Церкви. Ибо, строго говоря, нет ничего, что могло бы послужить каким-либо доктринальным основанием. Ничего нельзя найти ни у отцов, ни учителей, ни даже у Фомы Аквинского. Никакого определения не было дано ни Всеренскими Соборами, ни последующими великими соборами Запада»<sup>2</sup>.

Никейский Символ веры дает четыре отличительных признака Церкви: Единая, в'вятая, Соборная и Апостольская. Эти признаки определяют полноту ее бытия,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Florovsky George. The Church: Her Nature and Task // The Universal Cnurch in God's Design. N. Y.: Harper & Brothers, 1948. P.43.

и, если Церковь не имела хотя бы одного из четырех этих признаков, она не была

бы Церковью.

1. Единая. Церковь, согласно апостолу Павлу, есть «тело Христово» (1 Кор. 12, 27), живой организм, состоящий из всех возрожденных духовно людей Божиих, «ибол все мы одним Духом крестились в одно тело» (1 Кор. 12, 13). Спасение людей Богом есть спасение в общине, потому что «Бог соразмерил тело» (1 Кор. 12, 24). «Когдан кто-либо из нас падает, он падает один, но никто не спасается один. Тот, кто спасен, спасен в Церкви, как ее член, и в единстве со всеми другими ее членами»<sup>3</sup>.

Отсюда проистекает цель православной миссии – создание евхаристических общин. Не простое научение христианской вере, не интеллектуальное принятие Христа, а опытное познание Христа благодатью, участием в таинственной жизни Церкви и

соблюдении заповедей, устрояющих благочестивую жизнь.

Следовательно, то, что обозначено признаком Церкви «Единая», является провозглашением духовной тождественности с другими членами Тела Христова, это определяет и мотивацию православной миссии — мотив любви. Митрополит Московский Макарий (XVI в.), обращаясь к святителю Гурию, архиепископу Казанскому, как нельзя лучше выразил эту мысль: «Завоюй доверие сердец татар и не веди их ка

Крещению по другому мотиву - только по любви».

Но эта любовь есть отклик человека на любовь Бога. «Что воздам Господеви об всех, яже воздаде ми?» (Пс. 115, 3). «Любовь познали мы в том, что Он положил за наст душу свою, и мы должны полагать души свои за братьев» (1 Ин. 3, 16). Апостол Иоанн говорит о любви Триединого Бога, Который из любви к миру отдает Своегос Сына, посылает Его в мир в Духе Святом, чтобы все верующие имели жизнь вечную. Это тринитарное измерение церковной миссии играет решающую роль в экклезиологическом ее обосновании. Как отмечает проф. Петрос Василиадис, «обучение бессмысленно без отношения к "Крещению во имя Отца и Сына и Святого Духа". В конце концов призыв Церкви к миссии укоренен в факте, что Христос Сам был послав Отцом в Святом Духе: "Как послал Меня Отец, так и Я посылаю вас... примите Духая Святого" (Ин. 20, 21–22). И немного дальше: послание Христа было неизбежными следствием внутренней динамики Святой Троицы. Фактически оправдание христианской миссии может быть найдено, если только мы будем понимать нашу миссионерскую задачу как проекцию на человеческие отношения той жизни, которая существует внутри Святой Троицы» 4.

Эту же мысль находим и у румынского богослова Иона Бриа: «Тринитарное бо-гословие указывает на тот факт, что Бог в Самом Себе есть жизнь в общении и что Божие участие в истории направлено на приведение человечества, и творения вообще, в эту общину самой жизнью Бога»<sup>5</sup>. Смысл этого суждения для понимания миссия очень важен: миссия нацелена главным образом не на пропаганду или передачу интеллектуальных убеждений, доктрин, правственных установок и т. д., но на передачум опыта богообщения.

2. Святая. Евангелие от Иоанна отождествляет Христа и Логос, это означает, что Христос не только Спаситель наших душ, не только Основатель Церкви и Ее Глава, но последняя Истина о начале, развитии и конечной судьбе Божиего творения. Божественный Логос говорит в Своей Церкви Духом Святым. «Христос возшобил Церковь и предал Себя за нее, чтобы освятить ее... дабы она была свята и непорочна» (Еф. 5, 25–27).

Церковь свята своей Главой, Господом нашим Иисусом Христом, но в то же время она свята присутствием в Ней Святого Духа и Его благодатными дарами и свята своей связью с Небесной Церковью.

«По существу, Церковь не что иное, как мир на пути к преображению, - мир, об-

<sup>3</sup> *Хомяков А.* Единая Церковь. Лондон, 1968. С. 38.

<sup>5</sup> Bria Ion. Go fourth in Peace. WCC Mission Series. Geneva, 1986. P. 3.

<sup>4</sup> Vassiliadis Petros. Mission and Proselitism // An Orthodox Understanding. 1995.

ретающий во Христе прозрачность для райской полноты. Рай присутствия есть поистине Сам Христос, сказавший распятому рядом с Ним уверовавшему разбойнику: ныте же будешь со Мною в раю (Лк. 23, 43). Мир – во Христе, новое небо и новая земля приходят к нам в Таинствах Церкви, в Писании, которое тоже есть таинство» 6.

Святоотеческое богословие называет Церковь «храмом Духа Святого», «ибо где Церковь, гам и Дух Божий, а где Дух Божий, там и Церковь и всякая благодать. Дух же есть истина»<sup>7</sup>.

Отсюда цель миссии Церкви состоит в том, чтобы все люди познали Христа и в Нем нашли общение с Богом, то, что святые Отцы называют обожением.

Церковь, как новая жизнь во Христе, руководимая Святым Духом, как общество святых, совершает миссионерскую работу в этом мире одним своим присутствием. Верные духовно совершенствуются в Церкви и этим выполняют свою божественную миссию в мире. Если нет духовного совершенствования, нет и миссии. Православное понимание миссии исходит из того, что личное обожение является расширением миссии Церкви в мире. Однако обожение отдельной личности существует в контексте местной церкви со своей богоустановленной иерархией. Святой Игнатий Богоносец своспринимал Церковь как евхаристическую общину, пребывающую в эсхатологишеской реальности, как провозглашение Царства Божия на земле. Отсюда следует и построение Церкви во образ Царства с выделением епископа как главы Поместной церкви. Церковь со времен апостолов, а особенно послеапостольского периода, всегда имела свое управление, но она никогда не уклонялась в институционализм, не пострачивала своего пророческого или харизматического характера.

Таким образом, в реальном воплощении миссии Церкви местная община станогвится средоточнем миссионерского делания. В основании миссии Церкви существенпо значение служения епископов.

«Епископ – представительная глава общины. Он не только представляет Христа Евхаристии – он также представляет людей. Молитвы, которые священник возносит за литургией, – от первого лица множественного числа, кроме молитв о прощении пичных грехов священника. Когда понятно значение епископа, как говорящего за церковь, тогда действие епископа является действием от имени всей местной церкви. Вся Церковь, священники и миряне, ответственны за правильную доктрину, но обычно епископ является авторитетным учителем истины. Поэтому можно сказать, что Дерковь в лице епископа вовлечена в миссию»8.

Церковь реализуется в своей полноте и своем единстве в евхаристическом собрании. Евхаристическая экклезиология дает возможность осмыслить значение мирян в Деркви, в православной миссии. Согласно Святителю Василию Великому, церковные цела не могут осуществляться без участия всей Полноты Церкви, по крайней мере без одобрения, утверждения мирян (Письмо 230). Но все их действия должны быть в согласии и исрархией Церкви, потому что «пных Бог поставил в Церкви, во-первых, апостолами, но-вторых, пророками, в третьих, учителями; далее, иным дал силы чудодейственные, жакже дары исцелений, вспоможения, управления, разные языки» (1 Кор. 12, 28).

3. Соборная. «Церковь есть средоточне вселенной, среда, в которой решаются ее судьмы. Все призваны войти в Церковь, ибо, если человек – микрокосмос, то Церковь, по свяжому Максиму Исповеднику, «макроантропос». Она возрастает и формируется в истории, сводя в свое лоно избранных и соединяя их с Богом», – пишет В. Н. Лосский. Мир стареет ветшает, а Церковь непрестанно оживляется Духом Святым, источником ее жизни. В попределенный момент, когда Церковь достигнет полноты своего роста, установленного полей Божией, внешний мир, истопцив все свои жизненные силы, умрет, и Церковь явится гогда в своей вечной славе Царством Божним».

<sup>6</sup> Клеман О. Истоки богословия отцов Древней Церкви. М., 1994. С 93.

<sup>7</sup> Св. Ириней Лионский. Против ересей, 3, 24, 15.

<sup>8</sup> Stamoolis James J. Eastern Orthodox Mission Theology Today, 1986.

<sup>9</sup> Лосский В. И. Очерк мистического богословия Восточной Церкви // Догматическое боголовие. М., 1991. С. 134.

Таким образом, Церковь обладает свойством кафоличности (kath'olon - «относящийся ко всему»).

Святой Кирилл Иерусалимский, определяя соборность Церкви, понимает под

этим следующие характеристики: «Церковь называется Соборной:

а) так как она существует в мире от одного конца земли до другого;

б) так как она в целом и полностью учит всем догмам, которые должны быть иза вестны всем людям;

в) так как она подчиняет каждое сообщество благочестивых людей независимо от их социального положения и образования (правящих и управляемых, ученых и неграмотных);

г) так как она лечит и исцеляет каждый вид греха;

д) так как она обладает внутри нее всем, что названо добродетелью в делах, слов вах и духовных достоинствах».

Кафоличность Церкви - Тела Христова - есть «полнота Наполняющего все во

всем» (Еф. 1, 23).

Кафолическая Церковь – та, которая содержит полноту истины и является свидет телем апостольской истины. Лосский говорит о соборности (кафоличности) как о как честве Истины или способе познания Истины, свойственной Церкви, посредством которого эта Истина становится ясной для всей Церкви, как для ее самых маленьких частей, так и в целом.

В православной экклезиологии обычно различают поместное измерение кафот

личности и вселенское ее измерение.

Согласно первому, Поместная Церковь, собранная во имя Христа, совершающая Евхаристию и возглавляемая епископом, является «кафолической Церковью», Телом Христовым во всей Его полноте. «Там, где Христос, там кафолическая Церковь» известное определение святого Игнатия Богоносца. Церковь кафолична благодары Христу, а не ее членам. Очень важно, что поместное измерение кафоличности дас понятие о местной христианской общине не как о части Тела, а о самом Теле. Это особенно ярко выражено в проскомидии Божественной литургии, когда священний готовит Святой Агнец и вынимает частицы в память Божией Матери и всех святых.

Для миссии Церкви поместное измерение кафоличности означает закономернум возможность культурного, литургического и богословского разнообразия в Единов Христовой Церкви. Миссия Церкви неизбежно приходит в столкновение с секулярным обществом, но еще более острым становится вопрос в отношениях «миссия в культура», «миссия и нация».

«Царство Божие не устраняет натурального миропорядка, но преображает егом извнутри его освещая и просвещая, но врастает в этот натуральный миропорядок ибо предполагает свободное обращение человеческой души, всего человечества (кал космического центра, как истинного микрокосмоса) к Богу», – пишет протонерей Вак силий Зеньковский. – «...Национальная "плоть", наличность национальных групп никогда не отвергалась на Востоке, хотя идеал единства церковного был там не менет силен и глубок, чем на Западе, только он понимался как идеал внутреннего, а на внешнего единства» 10.

Эти экклезиологические предпосылки всегда служили основой для православного понимания миссии. «Традиционное употребление в богослужении языков разныл народов (так называемая кирипло-мефодиевская идеология) само по себе уже означае ет, что христианство не упраздняет туземных культур, но воспринимает их в объеди ненное разнообразие кафолического Предания» Эта мысль протоиерея Иоанна Мей ендорфа очень важна для ответа на вызов националистических движений, которы пытаются обвинить православную миссию, например в России в XIX веке, в руг

11 Мейендорф Иоанн, протонерей. Православие в современном мире. Нью-Йорк, 1981.

<sup>10</sup> Зеньковский В. В. Идея Православной культуры // Православие и культура. Берлині 1923. С. 41.

ификации малых народов, колониализме и т. д. Православные миссионеры главное нимание уделяли вхождению Истины Божией в жизнь и мысль народа. Миссионер постепенно, живя с народом, становился «одним из них», «плоть от плоти» национальной культурной традиции. Понимание времени и уважение культуры народа, росвещаемого Светом Христовой Истины, изучение местных обычаев, языка, работа о переводу текстов Священного Писания на национальный язык, обучение и подготовка священнослужителей из числа местных людей – все это постепенно погружало арод в кафолическую глубину церковной Полноты.

Хорошо известен случай, происшедший со святителем Иннокентием Вениаминомым, когда он при переводе молитвы «Отче наш» на национальный язык заменил пово «хлеб» словом «рыба», потому что для того народа именно рыба была «хлебом сасущным».

Следует отметить, что миссионеры были очень осторожны в отношении привнеления в национальную культуру достижений цивилизации. Для этого они сознательно годражали в своем образе жизни Господу, Который, «будучи богат, обнищал радикас, дабы вы обогатились Его нищетою» (2 Кор. 8, 9). Миссионеры жили в севангельской нищете», чтобы не производить радикальных изменений в местной пультуре. Однако такое погружение в туземную культуру имеет свои границы, так как рехристианизированный образ мысли местного народа может стать почвой для ереси ли синкретизма, и тогда местная церковь нарушит свою кафоличность.

4. Апостольская. Обычно принято полагать, что Церковь называется апостолькой потому, что апостолы положили историческое начало Церкви, сохранили и певедали Церкви учение веры; установили священнодействие, преемство епископства и ванонический строй Церкви. Церковь утверждена «на основании апостолов и пророов, имея Самого Иисуса Христа красугольным камнем» (Еф. 2, 20). Священник Паел Флоренский дает этой характеристике миссионерское измерение. Он пишет: «Церковь должна возрастать, ассимилируя себе, вчленяя в себя все большее и большее ногообразие церковных органов. Этот рост совершается посредством научения и грещения тех, которые еще не включены в Тело Христово, а средством к научению и трещению служит апостольство в самом широком смысле слова, как посланиичество с(еркви в мир, чтобы проповедью, примером жизни, чудесами, знамениями, воспитаием, устроением всей жизни и так далее научать других, пробуждать религиозное познание в необращенных, углублять его и усиливать в членах Церкви. В этом смысле господь назван «Апостолом» («Уразумейте Апостола и Архиерея исповедания начего, Иисуса Христа» (Евр. 3, 1)), и тем же именем обозначаются первые ученики Его, ак может быть обозначен и каждый член Церкви. Сама же Церковь в этом смысле рвется Апостольской, как сказано в книге Премудрости Соломона: Премудрость исама обходит и ищет достойных ее, и благосклонно является им на путях, и при всяой мысли встречается с ними" (Прем. 6, 16)» 12.

Благодаря этому свойству Церкви проповедь Христовой истины продолжается до ого дня и Церковь постоянно возрастает. У Церкви всегда есть «край земли» (Деян. (, 8) для того, чтобы начать свое апостольство. «Край земли» – это духовная граница, в которой начинается жизнь, лишенная света Христовой истины. Этот «край» может аходиться и в центре громадного города, и в далеком селении сибирской тундры и равийской пустыни. Наконец, этим краем может оказаться и местная община, если на лишилась кафоличности.

### Канонические обоснования Православной миссин

Как известно, каноны суть правила, регулирующие жизнь членов Церкви согласо духу и основным началам новозаветного учения. «Природа Церкви как Тела

<sup>12</sup> Флоренский II. Экклезиологические материалы // Богословские труды. Сб. 12. М., 1974. . 129–130.

Христова проявляется в канонах как применение общего учения к частным случаям, – пишет протоиерей Павел Светлов, – каноны – связующее звено между Церковью-

организмом и Церковью-организацией» 13.

Эта связь происходит оттого, что каноны призваны выражать и отражать догматические истины о Церкви (например, ее «кафоличность»). Каноны могут видоизменяться в истории, сохраняя, однако, свой внутренний смысл. По мере накопления каноны не упразднялись, а видоизменялись, вырастая преемственно друг от другат взаимно дополнялись и применялись к исторической обстановке без нарушения основных принципов церковного предания и жизни.

В Книге Деяний святых апостолов запечатлены последние слова Воскресшего Христа, обращенные к Своим ученикам: «Вы примете силу, когда сойдет на вас Дуж Святой, и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже докрая земли» (Деян. 1, 8). Посланничество апостолов не было хаотичным или случай ным. Предание указывает нам, что каждый апостол по жребию получил определенном поле миссионерского делания и проповедовал по мере удела, какой назначил ему Бом (2 Кор. 10, 13).

Апостол Павел свидетельствует, что каждый из апостолов возвещал благовестим Христовой истины на своем месте, в определенной географической точке, и никто не распространялся за пределы своего удела. В современных терминах «апостольский удел» обозначается как «каноническая территория» того или иного епископав

имеющего апостольскую преемственность в рукоположении.

«Одно тело и один дух... один Господь, одна вера, одно Крещение, один Бог в Отец всех, Который над всеми, и через всех, и во всех нас...» (Еф. 4, 4–6) – достижению этого единства и служат каноны – нормы нашего христианского бытия.

Нарушение канонов разрывает связь между Телом Церкви и ее членами. Така Церковь всегда призывает к служению через Священноначалие, исходя из нерушия мости принципа поставления низших высшими — «без всякого же прекословия меньший благословляется большим» (Евр. 7, 7). Каноны обязывают епископа проповедовать, учить народ благочестию (Ап. 58; VI Всел. Соб. 19) однако ограничивают епископскую проповедь «канонической территорией» епископа, запрещая ему учить вся народно в не принадлежащем ему городе (VI Всел. Соб. 20), особенно если это унижают или в чем-либо умаляет местного епископа (Сард. Соб. 11). Это правило следоваля бы знать приезжающим в Россию миссионерам, которые не только унижают местного епископа, но и саму Русскую Православную Церковь.

Для миссионера каноны не должны быть, по выражению Святителя Василия Велликого, «палкой в руках слепого», но они призываны охранять его внутреннее единск ние с Телом Христовым, когда он в своем служении может быть «евреем с евреями» «эллином с эллинами». И в то же время по примеру апостола Павла мисспонер моз обличить тех же «евреев» и «эллинов», когда их духовное устремление уходило от пути Христа.

Каноничность подразумевает бдительность и рассуждение, открытость ко всем проявлениям творческой и спасающей силы Божией повсюду и в то же время през дупреждение от впадения в какой-либо релятивизм. Каноны утверждают ответствен ность миссионера за чистоту преподаваемого им учения. Но всегда существует со блазн «канонического гетто», когда «фарисей» побеждает «мытаря». Эта сложная проблема является вызывом для современных православных богословов-канонистов Ответ на этот вызов должен дать толчок для правильного понимания канонического обоснования миссии Церкви.

Но еще более сложной эта проблема выявляется тогда, когда мы говорим «совместном свидетельстве», сотрудничестве в миссионерском деле. Отсутствие уваж жения к нормам жизни Церкви, находящейся в экуменическом диалоге, не только н

<sup>13</sup> Светлов П. Я., протоиерей. О значении священных канонов. Канада, 1971. С. 20.

пособствует взаимопониманию, но и полностью уничтожает возможность всякого иалога.

Каноны Православной Церкви помогают понять сущность христианской свободы как познания Истины (Ин. 8, 32). Они защищают христианина от секулярного взгляда на свободу, который основывается на юридическом принципе равенства всех религий между собой. Строгие правила принятия в общение отпавших от Православной Церкви христиан свидетельствуют о недопустимости прозелитизма в миссии Церкви.

Каноны являются законами, в большинстве случаев изданными для лечения повившихся в церковной жизни ошибок или злоупотреблений. Без их применения мисжия Церкви теряет критерии хранения кафоличности в ее вселенском измерении. Так, миссионерские предприятия, устрояемые вне церковной иерархии, вне епископа, лишаются вселенского общения в силу того, что епископ Поместной Церкви несет отпетственность за вселенское общение всех Церквей. Поэтому чаще всего попытки миссионерствования» на канонической территории какой-либо Церкви приводят к назделению христиан и созданию структур, разрушающих христианское единение, фалеких от Истинной Церкви.

В то же время применение канонов должно соответствовать их духу, а не букве, полжно учитывать национально-интеллектуальную сферу, культурно-исторический понтекст. В противном случае каноны из средств излечения церковных недугов префратятся «в палку в руках слепого».

Епископ Белгородский и Старооскольский ИОАНН, председатель Миссионерского отдела при Священном Синоде Русской Православной Церкви

## Начало Нового Завета в представлении древнерусского иконописца

Как бы ни было прекрасно и светло явление земной любви, все-таки оно не довотит до предельной высоты Откровения... От земной любви требуется величайшая из сертв: она должна сама себя принести в жертву. Вот почему в нашей иконописи преграсная идиллия земного, постороннего счастья не переходит грани между Новым и летхим Заветом. Это как бы пограничное явление – лирическое вступление к послетующей новозаветной драме.

Самый подъем земной любви навстречу запредельному Откровению здесь неизжежно готовит трагическое ее столкновение с иной, высшей любовью, ибо эта высшая любовь в своем роде так же исключительна, как и земная любовь: она тоже хочет влачеть человеком всецело, без остатка.

Иконописец усматривает зарождение этой драмы в самом начале евангельского глаговествования, тотчас вслед за появлением первого весеннего луча Благовещения.

1) на происходит в душе Иосифа – мужа Марии.

Века проходили равнодушно мимо этого старческого образа: его почти не заменали, ибо внимание наблюдателей устремлялось к одному всепоглощающему центру — чудесному рождению от Девы. Только иконопись русская, следуя весьма несовершенным образцам иконописи греческой, проникновенно заглянула ему в душу и совершила изумительное открытие.

Эта иконопись, воспевшая счастье Иоакима и Анны, всем существом своим повувствовала, что в душе праведного Иосифа живет все то же человеческое, чересчур

человеческое понимание любви и счастья, усугубленное ветхозаветным миропониманием, считавшим бесплодие за бесчестье. Тайна рождения от Духа Свята и Марин Девы в рамки этого понимания не умещается, а для ветхозаветного миропонимания это катастрофа, совершенно невообразимый переворот, космический и нравственный в одно и то же время. Как же вынести простой, бесхитростной человеческой душе Иосифа тяжесть столь безмерного испытания! В стране, где за бесплодие изгоняют из храма, голос с неба призывает его быть блюстителем девства обручённой ему Марии Русский иконописец, у которого оба эти мотива сталкиваются иногда буквально не одной доске — в одной и той же иконе, прекрасно понимает, какая буря человеческих чувств должна родиться в этом столкновении Нового Завета с Ветхим. И вот в древ них новгородских и псковских изображениях жития Богоматери мы видим тотчае вслед за Благовещением изображение Иосифа наедине с Марией. В замечательной фреске Ферапонтова монастыря эта сцена так и называется — «Бурю внутрь имеяй».

Но еще замечательнее изображение этой бури в древних новгородских и псковзеких иконах Рождества Христова. В нижней части иконы, непосредствению под изображением Богородицы, возлежащей на ложе, и яслей Спасителя, мы видим Иосифакискушаемого диаволом во образе пастуха. Пастух указывает ему на кривую, суковатую палку, а Иосиф изображается на различных иконах то в состоянии тяжкого раздумья, то сомневающимся и как бы прислушивающимся к искусителю, то с выражением глубокого отчаяния и ужаса, почти безумия.

Смысл этого искушения сводится к простому мужицкому аргументу: «Как из этой сухой палки не может произрасти листвы, так и от тебя – старика не может произойти потомства». Так, по апокрифу, говорит диавол Иосифу. Иконописец знает конечно, об откровении ангела Иосифу – «Не бойся принять Марию, жену твого», но его жизненная мудрость ему подсказывает, что даже душа, услышавшая Божественный глагол, еще не свободна от таких искушений. И, чем бесхитростнее облик искусттеля, тем неотразимее сила его простого житейского довода, порочащего Рождества Христово. Русская древняя иконопись это подчеркивает. С удивительным художественным тактом она умеет прикрыть бесовское личиной пастуха: диавольский хая рактер клеветы выдает себя в нем лишь подлым изгибом спины. Среди множесть иконописных изображений на эту тему, с которыми мне пришлось ознакомиться, з знаю только одно – в главке московского Благовещенского собора, – где у «пастухах намечаются еле заметные рожки.

Здесь поразительна не только глубина проникновения в человеческую душу, но особенности широта художественного обобщения и необычайная смелость крылато мысли, которая поднимается в сверхвременную высь, а потому перелетает через века В лице Иосифа иконопись угадала не индивидуальную, а общечеловеческую, мирог вую драму, которая повторялась и будет повторяться из века в век, доколе не получит окончательного разрешения трагическое столкновение двух миров, ибо она - всегол одна и та же. Уже шесть веков прошло со времени появления лучших новгородских изображений «Рождества», а сущность искушения не изменилась. На «доводе» пастум ха утверждается в наши дни вся рационалистическая критика, неустанно повторяю щая: нет иного мира, кроме видимого нами, здешнего, посюстороннего, а потому нез и иного способа рождения, кроме естественного рождения от плотских родителей «Зрак раба», прикрывающий явление Божества, остается, таким образом, неразгаданным по-прежнему, а вторжение потустороннего в наш мир вызывает все ту же бу рю и бунт. Бурю эту с особой силой переживает всякий монах, ради Христа отрекаю щийся от всякой любви мирской. Не потому ли она так непосредственно понятна в близка иконописцу?

Так или иначе в иконописи отражается та борьба двух миров и двух мирочув ствий, которая наполняет собою всю историю человечества. С одной стороны, ми

<sup>\*</sup> Особенно художественно и ясно выражен этот трагизм в новгородской иконе XVI века И. С. Остроухова.

идим миропонимание *плоскостное*, все сводящее к плоскости здешнего. А с другой, противоположной стороны выступает то мистическое мирочувствие, которое видит в пире и над миром великое множество сфер, великое многообразие планов бытия и нетосредственно ощущает возможность перехода из плана в план.

И может быть, самая трогательная, самая привлекательная черта тех иконописных изображений, где выразилось это понимание мира, заключается в любовном, лубоко христианском отношении к тому несчастному, который бессилен подняться ухом над плоскостью здешнего. В лучших новгородских иконах «Рождества» Боготатерь смотрит не на Младенца в яслях: Ее взгляд, полный глубокого сострадания, стремлен сверху вниз на Иосифа.

В той жертве, которая требуется от Иосифа, есть предвкушение совершенной сертвы: в ней уже чувствуется зарождающееся в человеке горение ко Кресту и привождение к нему всех его помыслов. В иконописи это предвкушение грядущего страния, которое связывается с самим явлением в мир Предвечного Младенца, изобрасается в другом образе, также весьма глубоком и значительном, — в образе Симеона Гогоприимца. Поверхностное, житейское понимание христианского Откровения предблагает в его возгласе: «Ныне отпущаеши» — только беспредельную радость челове, увидевшего близость спасения. Но иконописец, действительно принявший Христа душу, смотрит глубже: он чувствует, как выстрадана та радость о спасении, которая овпадает с радостью человека о близости его земного конца. Он ощущает ту глубину корби, которая заставляет принимать этот конец как избавление. И он понимает, то в устах Симеона «Ныне отпущаеши» есть разрешение той бездонной глубины традания, которая звучит в пророческих словах Богоприимца к Богоматери: «И Тее Самой оружие пройдет душу». И оттого-то в лучших новгородских изображениях ерты Симеона носят на себе печать сверхчеловеческой неизреченной скорби\*.

Это – Симеон, провидящий Креста. А потому в сравнении с ним скорбные фигуры, омещаемые иконописцем у подножия Креста, несмотря на глубину чувства и высоче художественные достоинства соответствующих изображений, едва ли могут дать овые мистические откровения или указания. Новгородская живопись дала нам величе, гениальные изображения: «Снятие со Креста» и «Положение во Гроб». Но по уществу своему скорбь Богоматери и апостолов, изображенная на этих иконах, – та амая, о которой говорят и которую провидят скорбные черты Симеона. Эта скорбь – о самое горение ко Кресту, которое зажигает сердца и тем самым готовит их к приятию Откровения. При свете этого пламени открывается иконописцу Божий суд над иром. И в его изображении Божиего суда мы узнаём, как он воспринял это Откровене; мы увидим, как сам он судит о мире.

## О чтении Евангелия в навечерие Рождества Христова

В навечерие праздника Рождества Христова, если оно случится в субботу или в воскресеве\*\*, по Уставу, служится литургия святого Иоанна Златоуста, а после нее – великая вечерня 
до входом и чтением Евангелия. На этой вечерне, по Типикону, указано читать Апостол к Гагатам, зач. 207, и Евангелие от Матфея, зач. 53. Но это указание считается ошибочным такими 
тнатоками Устава Церковного, как Святитель Московский Филарет (Дроздов) и архиепископ 
ладимирский Сергий (Спасский) – автор «Полного месяцеслова Востока». Приводим выкиску из письма (№ 437) Митрополита Филарета А. Н. Муравьеву по этому вопросу: «Что в 
роскресенье в навечерии Рождества Христова читано одно Евангелие на литургии и на вечерне, 
то произошло от недогадки, к которой подан повод замешательством в Уставе. В ординарном 
ставе навечерия назначено на литургии, которая с вечернею, Евангелие от Луки, зачало 5, — 
обственно праздничное, как и вся служба вечерни. Но в субботу экстраординарную пришла 
згдельная литургия в свое время, и для нее потребовалось Евангелие, — как означено в Указа-

<sup>\*</sup> Таков, например, Симеон в коллекции И. С. Остроухова. См.: *Трубецкой Е.* Умозрение в срасках. М., 1915.

<sup>\*\*</sup> В 1995 году навечерие Рождества Христова – 24 декабря ст. ст. – приходилось на субботу.

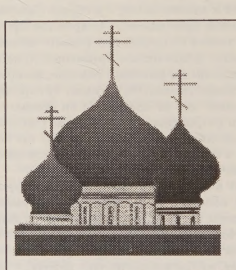
нии чтений при Евангелии, — от Матфея, 53. Таким образом, Евангелие от Луки, 5, должно оставаться на вечерне и в тот день навечерия, в который литургия отделена от вечерни. Но здесь, в Уставе и в Минее, ошибкой указано Евангелие от Матфея. Служащие правильно прочитали Евангелие от Матфея на литургии, но потом должны были догадаться, что повторение неуместно и что пропустить Евангелие праздничное есть нелепость».

Такого же мнения придерживается и архимандрит (впоследствии архиепископ Владимир ский) Сергий (Спасский) в статье «О чтении Апостола и Евангелия в навечерие Рождества Христова в субботу и воскресенье и о Апостоле и Евангелии субботы пред Неделею святых

отец» (Христианское чтение, 1879, май-июнь).

Поэтому на вечерне навечерия Рождества Христова в субботу и воскресенье, совершаемой отдельно после литургии, правильнее читать Евангелие праздничное — о Рождестве Господа Иисуса Христа, от Луки, зач. 5, на литургии же навечерия в субботу — от Матфея, зач. 53, а в воскресенье — от Матфея, зач. 1 (Недели святых отец) (см. также: Духовный вестник. 1895 № 51, 52; Московские епархиальные ведомости. 1877. № 49; Ярославские епархиальные ведомости. 1877. № 51).

17. J



## АОЗТ Фирма "РИК" ДЛЯ ВАШЕГО ХРАМА

Уникальный крупногабаритный поделочный материал "под сусальное золото"

Широко применяется в качестве покрытия куполов, для изготовления окладов икон и культовых принадлежностей, облицовки Златых Врат, Крестов и других поделок.

## ОБЛАДАЕТ:

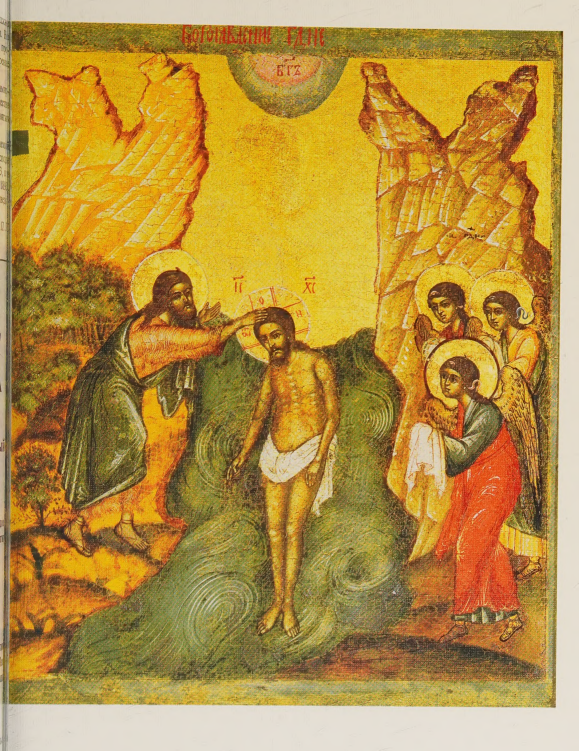
цветом натуральной позолоты с зеркальным блеском, высокой противокоррозийной стойкостью, легко гнется, режется, чеканится и формуется.

Успешно использован для облицовки куполов храма Двенадцати апостолов Флоро-Лаврского храма, храма Преподобного Сергия Радонежского в г. Туле, Зна менского собора в г. Кемерове, храма Преображения Господня в г. Москве (Тушинси многих других храмов по всей России.

Цена на нашу продукцию договорная.

Обращаться по тел. в Москве: 461-07-37 с 9 часов, в субботу и воскресенье в любое время

ЛР № 030587 от 29.12.93. Подписано в печать 21.02.96. Индекс 71157. Заказ Отпечатано в Художественно-производственном предприятни Русской Православной Церкви "Софрино"



#### крещение господне

Икона XVII века. Государственный исторический музей

издательство московской патриархии